

O IS E S.

o XXI.

m,

ad

n-

ius ni-

ita

in

cs

it.

m

0-

æ-

is,

di

ud

ir-

æ-

e-

at:

es,

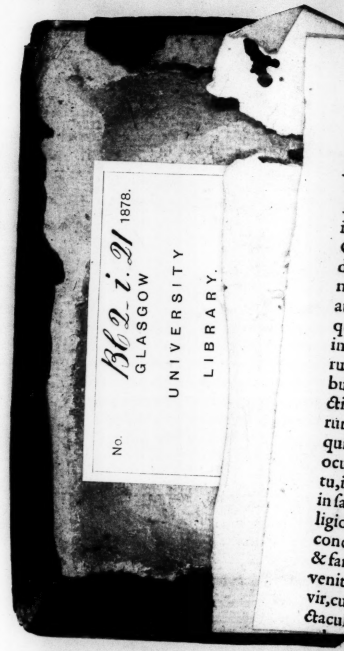
ex-

lix

na-

& moribus Socratis. Habiophi à Diogene Laërtio de-

, nihil animo præstanas sapientia immensus rchitectus collocauit omo, per ætates fuas d Barbaros producta, ac exculta, vires cun ice accepit. Habitun o ingeniis eorum qui vitæ tempus posuruit. Poëtæ quippe faissimis quibusdamdiim rerum tum verbos : ambagibus, & ne ofanorum delibarent neo ac virginali habis r.Vr, quemadmodum rem quendam acrem animis obscuritas imque aspectus tollic ndemad Athenienses anitate constitit. Qui ir,acpulcherrimospe unam, orrus fiderun



## RATIONES

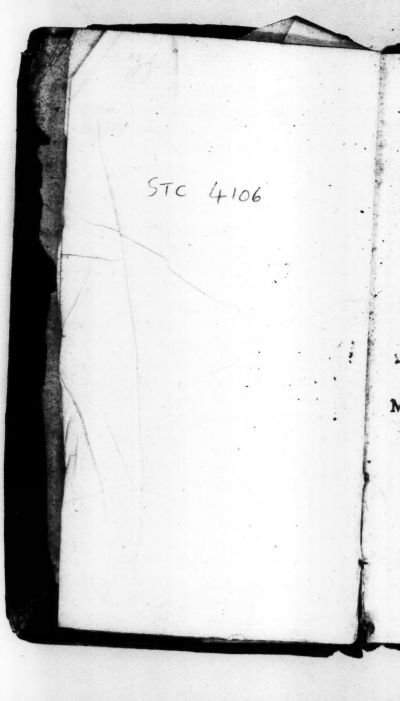
#### ORATIO XXI.

Socye, De doctrina & moribus Socratis. Habita, com illius philosophi à Diogene Laërtio descriptioaturus esset.

IN ce hoc nostro, nihil animo præstantiusto nihil majus sapientia immensus ille n artifex ac architectus collocauit. Qualiter quam homo, per atates suas deuol primum apud Barbaros producta, moxecis educata ac exculta, vires cun autoric robur publice accepit. Habitun quoqi ornatum pro ingeniis eorum qui in ea manda omne vitæ tempus polurunt, Inumero mutauit. Poetæ quippe labulis, thagoras breuissimis quibusdamdis Cis, Helitus, variis cum rerum tum verpos rum es inuolutam ac ambagibus, & ne quid dudore illius profanorum delibarent oculi nupram flammeo ac virginali habis tu, in plicum produxit. Vr, quemadmodum in facriplet fieri, horrorem quendam ac religione in discipulorum animis obsenritas concilier: quam plerumque aspectus tollit & familiritas. Donec tandem ad Athenienses venit, & in Socratis vrbanitate constitit. Qui vir, cumin cœlo versaretur, acpulcherrimospo Ctaculo intenta, Solem, Lunam, ortus fiderun

DANLELIS HEIN ras & humanas actiones, ne cur primus tanquam pronubus in t homines deduxit. Quo cum ded meum detraxit, ac,ne quisquamignoraret, ipsam quoque qualis bus spectandam dedit. Fluctuant oberrantes misere mortales, ejust viam ab erroribus reduxit, domos instituit, Respublicas formauit, & 1 fingulos ad altiora vexitac promo omnium ac fingulorum, perluftrat furgauit: amorem vitæ, metum nortis, quæ non raro mentes homi luntates, à virtute auertunt, salube ceptis emendauit, Curas hominur tiones, ab incertis ac inertibus fort ad tranquillitatem mentis & office reuocauit. Felicitatem, & supre ad quod homines contendunt, bon tute, in ratione, in animo ponendu rendum esse docuit. Qui, vt dux at rator vitæ est, ita cuncta solus ad Solem vero ac Lunam, & æternosi quibus tum pleriq; adhærebant, dig cedit. De hoc autem homine, cum bis post Platonem sint dicenda, non fiducia aut eruditionis, sed vt argum

Miceam Gustris Hillan. IN cura in t led am. lis ant ust nos &1. mo rai n ni Ь 11 rt e



IDEA Brown

## PHILOSOPHIÆ

TVM

# NATVRALIS,

TVM

## MORALIS,

SIVE

Epitome compendiosa vtriusq; ex Aristotele excerpta & Methodicè disposita;

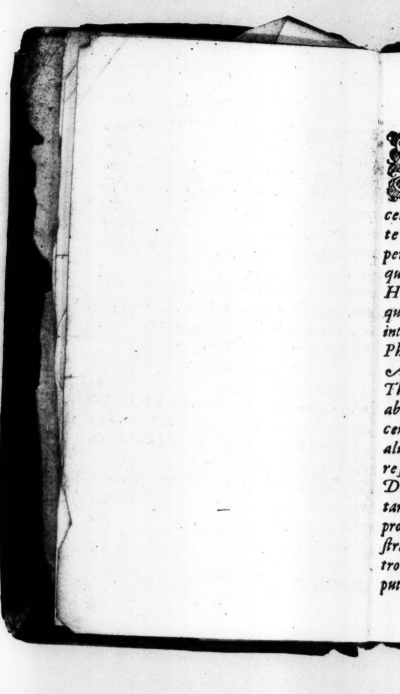
A

M. FRANC: BURGERSDICIO in Academia Lugduno-Batava, Logices & Ethices Professore ordinario.

Editio tertia prioribus emendatior.

OXONIÆ,

Excudebat IOH. LICHFIELD, Impensis HENRICI CVRTEYNE Anno Dom. 1631.



## Philosophiæ Studiosis.



Deam Philosophia Natus ralis ante triennium eo sine edideram, vt sciretu, quem ordinem sequeremini in dis-

cendâ hac nobilissimà ac diffusissimà parte Philosophia: & simul, vt ii haberent perpetuas theses, de quibus disputarent, qui privatim mea vterentur institutione. Hac de causa Autores citavi, non antiquos illos Gracos, Arabes, & Latinos interpretes, Aphrodiseum, Ammonium, Philoponum, Simplicium, Themistium, Avicennam, Averroem, Boëthium, Thomam, &c. qui autoritatem habent ab antiquitate: sed Doctores Commbri. censes, Zabarellam, Pererium, Toletum, aliofg novos Scriptores, ex quibus ducere soletis prima lineamenta Philosophia. Diffusa sunt horum autorum commentaria, & ferè sine methodo: vt quibus propositum est, Aristotele obiter illustrato, quidlibet ad illins textum in controversiam adducere. Ex his selegi disputationes, qua ad Physicam spectant, A 2 eas &

easg, ea methodo disposui, quam sum ar. bitratus cum natura buius scienti a opti. mè congruere; intertextis subinde desi. O nitionibm, iifq, potissimum Aristotelis, vbi id ratio methodi requirebat. Nei dubito, quin si Philosophia studiosi, defi. nitiones & controversias Physicas has methodo examinaverint, magnum factu. ri sint suorum studiorum compendium Utilissima enim res in studys est ordo & addisciplinas accurate discendas, & ad eas fideliter retinendas. Et sicuti or. dinatorum studiorum fructus est solida eruditio; ita vix superficie tenus erudi. ripossunt, qui sine sccpo ac methodo stu. dent, quasi Sectentur corvos testaq; lutoq;.

Franco Burgersdicius.

IC

II

#### TITVLI

#### ET

## left ORDO DISPUTATIONUM quæ hac Ideacontinentur.

E Philosophia & Physices natura.

De Principies corporis naturalis.

De Natura.

um 3 De quantitate corporis naturalis. rdo.

De Loco & Vacuo.

De Motu. or.

pti.

elis. Neu

lefi.

bai

De Tempore. Inda

De Mundo. edi.

De Calo. Au.

10 De varys cali orbibus, & stellis.

De generatione & corruptione.

12 De Elementis in genere.

13 De singulis elementis.

14 De Mistione & temperamentis.

15 De Putrefactione.

16 De Meteoris.

17 De Anima, vita & morte.

18 De Anima vegetativa eiusqu affe-Etionibus.

A 3

19

19 De Anima sensitiva & sensu in

20 De Vifu.

21 De Auditn, Odoratu, Gustu & Ta-Etu,

22 De Sensu interno, eius ga affectioni.

23 De Appetitusensitivo, & Locomo-

24 De Anima intellectiva essentia & origine.

25 De intellectu.

e6 De voluntate.



# PHILOSOPHIÆ NATVRALIS.

Sive

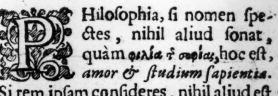
Ta.

Methodus definitionum & controversiarum Physicarum.

## DISPVTATIO. I

De Philosophia & Physices Natura:

THESIS. I.



Si rem ipsam consideres, nihil aliud est philosophia, quàm mosia, sive sapientias
vt modeste magis, quam recte, Pythagoras, humanam sapientiam, Philosophiam potius, quàm mosias appellanda
censuerit.

A4
2
Phi-

Philosophia definiri potest, re. esse rum divinarum & humanarum cogni- cog tio, quantam homo naturali intellectus co

lumine confequi potest.

Stoici Philosophiam dividunt, in Naturalem, Moralem, & Rationalem, vt autor est Diogenes Laertius in vità Zenonis. Verum præstat cum peripateticis philosophiam in duas partes dividere, in Speculativam & Practicam. Arist.1. Metaph. min. cap. 1. Conimb.

proæm. Phys. Perer. lib. 1.cap. 2.

Etenim omnia in Philosophia funt gemina, subjectum, objectum, finis. Philosophia speculativa residet in intellectu speculativo, versaturq; circa res divinas, hoc est, necessarias, idque solius veritatis gratià; Philosophia practica hæret in intellectu practico, versaturque circa res humanas, hoc est, contingentes,& nostro arbitrio subjectas, idq; non nudæ cognitionis, sed praxeos cognitionem sequuturæ gratia. Perer. lib.1.cap.3.

Hine sequitur, Logicam non

effe

vn

tia

pro

SI

pe et

fic

at

te

m

fi

sc

C r re. esse partem Philosophiæ, vt quæ non gni- cognitionem rerum, sed modum res stus cognoscendi, suppeditat.

6 Philosophia speculativa nonest vna scientia, sed compages trium scientiarum specie disferentium. Conimbr. proæm. Phys. quast. 1. Perer. lib. 1. cap. 8.

Suar.tom. 1. Disp. 1. Sect. 2.

int,

m,

ità

te-

Vi-

m.

26.

ia

is.

1-

es i-

-

-

7 Scientiarum vnitas, & distinctio, pendet ab vnitate & distinctione objecti formalis, sive à modo objectum cóssiderandi. Modusconsiderandi, sumitur ab abstractione rei consideranda à materia. Abstractio à materia sit tribus modis. Res enim abstrabitur à materia singulari, vel à materia communi, sed sola ratione; vel à materia singulari & communi, non sola ratione, sed etiam re ipsa: illa Physicam, ista Mathematicam, hac Metaphysicam constituit. Commb. proæm. Phys. quast. 1. art. 3. Perrer. lib. 1. cap. 5. & seq.

8 Metaphysica interscientias speculativas ordine naturæ & dignitatis, prima est; Physica, secunda; Mathema-

A 5

tica,

cognitionis nostræ, Mathematica prima est; Physica, secunda; Metaphysica,

postrema. Perer,lib.1,cap.17.

9: Etsi non plane absurdun sit, pluresscientias sub Metaphysica contineri,
puta scientiam entis in genere, Theologiam naturalem, & Angelographiam,
probabilius tamen esse existimo, has,
partes esse vnius scientia, quam scientias specie diversas. Perer. lib. 2. cap. 7.
Suar.tom.1. Lisp.1. Sect.3.

plures scientias specie diversas, Arithmeticam, Geometriam, Musicam, Opticam, Astronomiam, Geographiam, Staticam, &c. Conimb. proæm. Phys. quast.

1:Art.4.

Metaphysica reliquis quidem scientis præest: reliquæ tamen scientiæ Metaphysicæ non subalternantur. Suar. ibid. Perer. lib. 1. c. 13. 6 14.

in partem communem, quæ Ethica dicitur, & partem specialem, quæ Politi-

cam

ca

P

FI

A

n

d

C

0

cam & Oeconomicam sub sese continet Picol.introd.ad.x.grad.cap.7.8.6 9.

13 Physica est scientia corporis

naturalis quatenus naturale.

14 Etsi corpora naturalia consistant in perpetuo sluxu ac mutatione, nihilominus tamen est Physica propriè dicta scientia. Conim.proæm. Phys.quast

2. Tol.ibid quest. 1.

nem

prifica,

plu.

neri,

am.

has,

en:

.7.

fe

th.

ti-

ta-

em

ix

er.

ur

i-

m

15 Subjectum Physices, (quicquid alii disputant) rectissime statuitur corpus naturale sive mobile. Perer.lib.2. cap. 1. & 2. Zab.de nat. scien. const. cap. 2. Dissentiunt Conims. proæm. Phys. quast. 4. Tol. ibid. quast. 2.

## DISPVIATIO: IT.

De Principiis corporis naturalis.

## THESES. 1.

IN vnaquaq; scientià tria spectanda sunt, subjectum, principia, & affectiones: eaque vel in genere vel in specie.

2- Hinc factum est, vt Physica diftributa stributasit in duas partes, in partem scilicet communem, in qua agitur de corpore naturali ejusque affectionibus in genere, & in partem propriam, in qua disseritur de speciebus corporis naturalis, ejusq; principiis, & affectionibus.

yicem sunt, neq; ex aliis, & ex quibus sunt omnia. Arist. 1. Phys. cap. 5. vid.

Conimb.ibid.quest. 1.

4 Principia corporis naturalis omninò tria sunt, duo contraria, torma & privatio, & commune contrariorum subjectum, materia. Arist. lib. 1. Phys. ap. 6. & 7. Conimb. ibid. quast. 1.

5 Ex his, materia & forma, sunt principia per se; privatio, principium per accidens: materia & forma sunt principia generationis & constitutionis; privatio, generationis tantum.

6 Materia est primum subjectum, ex quo insito, corpus naturale per se, & ex accidenti, generatur,& in quod vltimò resolvitur.lib. 1. Phys. cap. 9.

7 Ma-

pe

fu

fei

116

le

em

ni-

lm, Pris

10-

n-

us

id.

n-&

m

16.

it

n

7 Materia non est corpus, neque per formam aliquam corporietatis (vt Avicenna loquitur) neq; per simplice suam estentiam. Suar. tom. 1. disp. 13. sett.3. Pever. lib. 5. cap. 16. & 17. Conim. lib. 1. de gen. & cor. cap. 4. quest. 20. Tolet. lib. 1. Phys. quest. 13. Zábarella partem etiam priorem probat contra Avicennam. lib. 2. de mat. prima cap. 14. Alteram improbat codem lib. cap. 17.

8 Imò materia est pura potentia in genere rerum naturalium; hoc est, expers est & capax omnium formarum Physicarum at in genere substantiarum actu est. Habet enim ex se essentiam & existentiam partialem & incompletam (quà corpora naturalia conjuncta formæ constituit) & non à formà Hoc sensu rectè dixit Scotus, materiam ex se habere actum, vt ipse loquitur, entitativam. Suar. Tom. 1. disp. 13. sect. 4. Tol. l. 1. Phys. quast. 11. Perer. lib. 5. cap. 13. Contrà sentiunt Conimb. lib. 1. Phys. cap. 9. quast. 3. Zab. lib. 2. de mat. pr. cap. 1. & seq.

9 Hinc

9 Hine sequitur, materiain non posseesse sine formà. Contrà Conimb. lib.1. Phys. cap. 9 quast. 6. Suar. 1, Tom.

dif.10.fect.9.

10 Potentia materiæ dividitur in generalem, & specialem: generalis dicitur, qua respicit quamlibet formam indifferenter; specialis, qua respicit hanc autiliam formam. Prior potentia materiæ essentialis est, posterior accidentalis. Zab, lib.z.de mat.pr.cap.10. & seq. Perer. lib. 5. cap. 21. & 22. Tol. lib. 1. Phys. quast. 12.

tribuitur, ab illius potentia, non nisi ratione discrepat, Conimb. lib. 1. Phys.

cap, o.quast.4.7 ol. ib.quast.4.

interminata. Perer. lib. 5. cap. 18. & seq. Zab. lib. 2. de mat. pr. cap. 6. & seq. Cantra sentit. Tol. lib. 1. Phys. quast, 13.

porum naturalium, demonstrant Conimlib.1. Phys. cap. 9. quast. 9. Perer. lib.6 cap.2. Suar. 10m. 1. dis. 15. sect. 1.

14 For-

vn

Co

an

lic

di

I'

P

14 Forma est actus substantialis, vnum perse cum materià constituens.

Conimb.l.1.phys.cap.9.quast.11.

10n

mb.

om,

in ci.

am

cit

n.

C-

0,

l.

æ

1.

S

15 Formæ substantiales non sunt ante generationem in materia, neque secundum se totas, neque secundum a-liquam sui partem, aut gradum; sededucuntur ex potentia materiæ. Conim. 1.phys.cap.9.quest.12. Tol.ibid quest. 17.Suar.tom.1.disp.15. sest. 2. Contra sentu Scaliger.exerc.6.sest.5. & seq.

per forma dicitur sin dicitur & per formam dicitur corpus esse, id quod est; non quas forma sit tota corporis essentia, sed quòd sit præcipua pars essentia, quà corpus constituitur in certà specie. Quòd enim homo sit, aut quòd sit corpus, tam materiæ debetur, quàm formæ: sed quòd sit homo, debetur soli formæ. Conimb.lib.1. phys. cap.9.quast.1. Contrà sentit. Perer.lib.6 cap.7. & seq.

in quolibet composito. Huic plures formas, etiam substantiales, subordina-

ri in viventibus, saltem vt dispositiones quasdam, non est impossibile. Zab.lib. mot de gen. & int.cap. 2. Contra Conimb. lib. mo 1, de gen. & cor.cap.4. quast. 23. Suar. 1. dib. tom.disp.10.sect.10.

18 Privatio est absentia forma, quæ debebat ineffe. Cum enim priva- acti tio dicatur vel respectu forma expellenda, vel respectu forma introducendæ: posteriori respectu privatio intelligenda est, cum inter principia generationis numeratur.

19 Privatio dicitur principium generationis, quia in generatione est terminus à quo. Conimb.lib.1.phy s.cap. 9.quast. 8. Tol. ibid.quast. 19. Perer libas cap .. 22.

#### DISPVIATIO.

De Natura.

THESIS. I.

X materià & formà componitur corpus naturale, hoc est, corpus habens naturam.

Tol

mo vur mo VU no má

pro end cet

> na tar tri

2.1 Pe

la m les 2 Natura est principium & causa b. motus, & quietis, ejus, in quo eft, prib. mo, per se, & non per accidens. Arist. I. dib. 2. phy s. cap. 1. Conimb. ibid. quast. 2. Tol.sbid.quast.1. Perer.lsb.7. c. 4. & 5.
3 Natura est principium motus e,

a- activum & passivum.

1-

n 4

5

4 In quibus rebus, & quorum - motuum , natura principium actii- vum est, in iisdem rebus, & eorundem i- motuum, est etiam principium passivum; sed non vice versa. Itaq; motus non solum naturalis dicitur, qui à formá rei mobilis, vr à causa efficiente, proficifcitur, sed etiam ad quem recipiendum materia aptè disposita est. Licet ergo formæ peculiari prærogativa naturæ vocabulum tribuatur, non est tamen negandum, quin etiam materiæ tribuenda sit appellatio naturæ. Conim. 2.phys.cap. 1. quest. 3. Tol. ibid. quest. 2. Perer.lib.7.cap.17.

5 Atque ita (licet statueretur cœlum ab intelligentiis moveri ) causa tamen nulla foret, cur ejus motus dici non possit naturalis. Conimb. lib. 1.de. cal.cap.2.quast.3.Tol.lib. 2.phys.quast.

3. Perer.lib.7.cap.6.

6 Natura non est principium motus & quietis in eodem simul corpore, sed in diversis corporibus: principium motus, in ijs quæ naturaliter moventur; quietis, in iis, quæ naturaliter quiescunt.

7 Intelligitur autem quies à motu naturali, in termino ad quem : quies in termino à quo, violenta est, & contra naturam.

8 Naturasemper agit propter finem. Conim.lib. 2. phys. cap, 9. quast. 1.

9 Necessitas ergo rerum Physicarum, non soli materiæ, sed etiam sini adscribenda est.

10 Hac finis necessitas, cum sit hypothetica, non tollit è natura Casum aut Fortunam. Tol. lib. 2. phys. quast. 9. Perer. lib. 9. cap. 1. & 2.

orum, quæ rarò contingunt idq; in iis omnibus, que alicujus gratia suscipiun-

tur

iifq

000

qua

1610

ral

fpe

fiu

To

on

tu

na

tu

na

m

91

tur. Arift.lib. 2. phys.cap. 5.

de.

eft.

0.

re,

n-

)-'5

-

.

isq; solum locum habet, quæ agunt en securiores, cum casus etiam sit in iis, quæ agunt ex necessitate naturæ. Arsst. ibid.

ralia, quæ à resta & solità secundum speciem dispositione degenerant, casu siunt. Conimb.lib.2.phys.cap.9.quast.6.

Tolibid.quest. 13.

14 Ars semper est operis ac motionis suz causa externa, in eoque à natura dissert. Ideoque non potest opera naturalia moliri: sed tantum potest naturam determinare, ac dirigere, causas naturales materiz prudenter accommodando. Conimb. lib. 2. phys. cap. 1. quast. 1

#### DISPUTATION IV.

De Quantitate & qualitate corporis naturalis.

## THESIS.

Cle de principiis corporis ac mutati-Donum naturalium in genere; fequuntur quædam corporis naturalis affectiones, quantitas, qualitas, locus, motus,& tempus.

Quantitas (continuam intelligo) est accidens, quo corpus naturale

partem habet extra partem.

3 Quantitàs, materiam; termini quantitatis, formam immediate confequuntur.

4. Quàm ergo necessarium est corpusex miterià & forma constare, tam necessarium est, corpus naturale, esse

quantum atq; extensum.

Omne corpus naturale quantitate finitum est: infinitum actu, nullum datur. Conimb.lib.3.phys.cap.8.quest.1.

Tol.

Tol leq.

div

lib.

par

na

rep

qu

inc

tu

2.0

IC

di

pa

vi

di

in

fu

na

m

ſp

Tol.ibid.quest.7. Perer.lib.10. cap. 7. 6 seq. Nec dari potest, ne virtute quide \* divina. Conimb. ditt. loc. queft. 2. Perer. lib. 10.cap. 10.6 11.

Actu infinitum dicitur, quod habet partes æquales vni certæ, quarum, fi vna post alteram sumatur, & eadem non repetatur, nunquam tot sumi possunt, quin aliquot semper sumendæ restent.

7 Quantum non componitur ex indivisibilibus, sed ex partibus in infini - ~ tum divisibilibus. Conimb. lib. 6. phys. c. 2.quaft. 2. Tol.ibid. quast. I. Perer: lib:

10.eap.12.et 14.

Quantum, dicitur in infinitum divisibile, non quia secari potest in partes infinitas, sed quia non potest dividi in ea, quæ ampliùs non possunt dividi. Quomodo dicitur numeras in infinitum augeri posse.

Corpora heterogenea, qualia sunt viventia, requirunt quantitatem naturæ suæ convenientem, & certis limitibus definitam, ita vt eorum naturaspecifica conservari non possit sub qua-

titate

titate quantumvis magna est, quantumvis parva. Conimb.lib.1.phys.cap.4. quast: 1. Tol. ibid.quast: 9. Perer: lib. 10.

cap.23.

funt elementa, reliquaque ferè corpora non viventia non habent certum
terminum magnitudinis à natura præscriptum: (in quo citati autores dichi
locis consentiunt) & sicet habeant terminum parvitatis propter ambientium
corporum repugnantiam, ex natura tamen sua determinatam parvitatem no
requirunt. Perer.cit.loco contra Conim:

& Tol.

corporis naturalis recensetur, nihil aliud est, quam corporis naturalis facultas ad agendum aut patiendum, quod sua natura consentaneum est.

ra Estque vel manifesta, vel occulta: quorum illa per se incurrit in sensus; hæc, non niss ex esse deprehenditur. Huc referendæ sunt sympathiæ & antipathiæ rerum.

DIS-

ma

wim.

rer:

fent

Qu

CUI

tur

nat

dic

807

dif

CA

fac

## DISPUTATIO. V.

4.

ia

).

n

iŝ

Ħ

ő

"

5

1

De Loco & Vacuo.

#### THESIS. I.

Locus ab Aristotele definitur, superficies corporis continentis proxima & immobilis: lib: 4.phys: cap: 4. Comimb: ibid: quast: 7. Tol: quast: 3. & 4. Per rer: lib: 11. cap: 6. & 7.

2 Hae acceptione locus non est esfentialis proprietas corporis naturalis. Quod enim corpus alio corpore circumscribatur, non oritur ex interna natura corporis, sed ex lege vniversalis natura, vacuum impedientis.

quaft: 2. Tol: ibid: quast: 7. Perer: lib: 1 sap: 8. 6 9.

4 Præterea, loci im kobilitatem no facile, nec eodem modo tuentur, qui locum

locum superficiem esse volunt. Alite enim Conimb: diet: lib: quast. 1. Alite Tol: ibid: quast: 5. Aliter Perer: lib. 11 cap: 2. & 3. Aliter alii loci immobilitatem interpretantur. Omnium optime Keck: lib. de loco & locato, locum immobilem esse docet respectu Barras, qua locato immobilis substernitur.

oux cum itasint, videtur locus este spatium in quo corpus est. Scal:ex. erc: 6.set: 3.contra Conimb: lib:4.phylcap:5.quast: 1. Tol: ibid: quast: 3. Perer: lib: 11,cap:5. & seq:

6 Spatium non est corpus, ne quantitas, nec quidquam reale, sed i maginaria quædam capacitas æquali

locato.

7 Locus quantitatem sequiturideoq; quam necessarium est corpuesses quantum, & extensum, tam necessarium est, corpus esse in loco.

8 Et, dimensiones partesque loci dimensionibus & partibus corporis lo-

cati respondere.

9 Duo corpora non poffunt fimu

esse in eodem loco, ne divina quidem virtute; quemadmodum duæ partes ejusdem corporis non possunt esse in iisdem loci partibus.contra Conimbilib: - 4.physicap: 5. quast: 4. omnessa pontifici-os.

pus simul esse in diversis locis. comrà eosdemibid: quast: 5.

11 Vacuum est spatium expers &

capax corporis.

Miter

Aliter

6.11

ilita-

time mo-

qua

OCU

l:ex.

phy.

. Pe

ne

d i

uali

tur

rpu

ecel

loci

s lo-

mu este 12 Dari vacuum in natura, perpetam à veteribus affertum est. Quin nec dari potest naturaliter. Conimb: lib:4. physicap:9.quast:1, Tol. ibid.quast:10.

vitat, vt se tueatur. Res enim subcœlestes virtute cœli subsistunt; quæ ad eas deferri non posset, interposito vacuo.

possit Deus supplere, non videturnegandum, quin virtute Dei vacuum dari possit. Conimb: lib: 4 phys: cap: 9. 9.2.

15 Non demonstravit Aristoteles lib:4.physicap:8. si aliquid natura sua

. Brown i mo

moveretur in vacuo, illud motum in in momento. Conimbibidiquaft: 5.Tol. ibidiquaft: 9.contra Pererium libi: 11.c. 10.6 11.

rà non possit in vacuo moveri, non exco est, quòd motus ille foret momentaneus, sed quòd ad eum non posset conspirare virtus cœli.

## DISPUTATIO VI.

De Motu

## THESIS I.

Motus est actus ejus, quod est potentià, quatenus est in potentià Aristilib: 3. physicap: 2. Conimb: ibid:q. 1. Perer: lib: 13. cap: 2. & seq.

2 In motu confiderari debet, movens, mobile, terminus à quo, & termi-

nus ad quem.

3 Motus non est in movente, sed in mobili. Conim: lib: 3. phys. cap: 3. quast: 1. Tel: ibid, quast: 2. Perer: lib: 13 cap: 7.

4 Termini

4 Termini motus sunt oppositi.

Perer:lib: 12.cap:9,quest:5.

& acquistio termini ad quem, non est, nisi vnus motus. Perer: ibid: quast: 7. Tol

lib: 5 physiquest: 4.

n iri

Tol.

II.C.

atu-

n ex

nen-

osset

po.

ntia

dig.

no-

mi-

fed

ast:

ini

6 Motus formaliter non est forma in fieri, sed via ad sormam: nec tamen reipsa à forma differt, sed ratione ao definitione. Conimbilib: 3. phys. cap: 2. quast: 3. Tolibid: quast: 3. Perer: lib: 13. eap: 9. quast: 10.

7 Terminus ad quem debet effe

divisibilis. Perer:cit:loc:quast:4.

8 Hinc sequitur, motum esse sue cessivum & continuum. Conimb. lib. 3. phys. cap: 2. quast: 2. Perer. lib: 14. cap: 8.

9 Vnitas & distinctio motus generica & specifica, petenda ssi ab vnitate & distinctione termini ad quem. (on mbilib: 5. phys: cap: 4. quast: 1, Tol: 1bid:quast: 2. Perer: lib: 13. cap: 9, qu. 8.

bus categoriis; in quantitate, cst augmentatio & diminutio; in qualitate,

B 2 altera-

alteratio; in vbi, motus localis. Conim: lib: 5.phys:cap: 2.quest. 1. Perer: tib: 14. cap: 2.

non sunt species motus proprie dictifed mutationes momentanea. Tol: lib: 5.phys:quast:1.Perer: lib:14.quast:1.

12 Ad vnitatem numericam motus, præter vnitatem numericam termini ad quem, requiritur vnitas mobilis, & continuitas temporis. Conimbilishis, phys.cap: 4.quast: 5.Tolibid: quast: 3.

13 Motus localis dividitur in naturalem, & violentum. Naturalis motus proximè quidem à propria mobilis forma est, sic tamen, vt dici possit à generante esse, vt à principio remoto. Conimb: lib: S. physicap: quast: 1. Zab: lib: 1. de motugrav: & lev: cap: 1. & sequent.

vel circularis. Motus rectus est, vel circularis. Motus rectus principio tardior est, in fine velocior. Hujus rei causam esse existimo, quò d medium in principio magis, in fine minus resistit.

Perer: lib:14.6ap:3.Zab:lib:eit:cap:13.

15 Motus

21m:

14.

ptio

icti:

lib:

210-

mi-

ilis,

6:5.

na-

mo.

ge-

b: I.

eft.

P10

rei

nin

ait.

13.

tus

externo mobili imprimitur, vel præter, vel contra naturam mobilis. Eftq; vel pulsio, vel vectio, vel tractio, vel circumvolutio.

16 Motus projectorum est à virtute corporibus projectis à projeciente impressa, que sit causa ministra illius motus, eo modo, quo gravitas & levitas est causa motus naturalis in elemetis. Scaliexero: 28. sett: 1. contra Perer: lib:14.cap:4. Zab: lib:1.de mot. grav: 6 lev:cap:17.

# DISPUTATIO VII.

De Tempore.

## THESIS I.

Tempus definiturab Aristotele numerus motus secundum prius & posterius, lib: 4. phys. cap: 11. Conimb, ib: cap: 14. quest: 1. Tol: ibid, quest: 13. Per rer: lib: 12. cap: 2. & seq.

Te npus definitur numerus: non x B 3. quia quia motum facit numerabilem, aut partibus mensurabilem, (hoc enim habet motus suâ naturâ) sed quia est méssura, quâ partes motus numerantur ac mensurantur. coptrà Tol: lib: 4. physiquast: 13.

3 Præterea definitur numerus morus: quia temporis fluxum sine motu aut partium successione non depre-

hendimus.

funt positæ in continuo partium sluxu, sed totæ simul existunt, per se non médiurantur tempore, sed ævo: &, si principio simul ac fine carent, vt Deus, æternitate. Perer: lub: 12.cap: 8. & seq.

s Si tamen tempus rebus permanentibus tribuitur, id fit ratione motus alicujus, cum quo illarum daratio comparatur. Idem de quiete judican-

dum ett. Perer:lib:1 2. cap:4.

6 Tempus ergo non existit per se totum neq; etiam per suas partes, sed per indivisibile momentum, quo partes sutura cum prateritis copulatur, quod

Græcis

Græcis to ror vocatur, contrà Conimb:

lib:4.phys:cap:14.quast:1 art.4.

Mensura & mensuratum debent esse in eodem genere. Quare, cum persenihil mensuretur tempore, nisi motus; aut id, quod movetur; tempus etiam debet effe motus.

8 Iam verò, mensura in vnoquoq; genere debet effe notiffima, maximeq; aquabilis. Quocirca, cum motus primi mobilis fit omnium motuum notiffimus & maxime æquabilis; sequitur, rationem temporis primariò convenire motui primi mobilis; secundario, reliquis motibus, qui adhiberi folent ad aliorum motuum durationem menfurandam. Conimb: lib; 4.phyf:cap:14. quaft: 1.art: 2, Perer:lib: 12, cap:4.

9 Tempus igitur materialiter ide est cum motu primi mobilis, aut quovisalio motu mensurante : diversum, à motu mensurato. Conim: dict: loc: quast:

2.Perer:lib: 12.cap:1.

10 Forma temporis est, esse mensuram. Ratio mensuræ pendet ab intel-B 4

aut ha-

mē. r ac hys:

erus

nore-

nó IXU.

né. in.

æ-

na-10-

tio in-

· fe fed

tes od cis lectu. Ex quo sequitur, tempus quoad rationem formalem, esse ens rationis, aut saltem tale, quod ab intellectu pendet. Conimidichi loc: quast: 1. art: 2. Perer: lib: 12, cap: 3, contrà Tol: lib: 4, phys: quast: 16,

quia vna tantum est in vnoquoque rerum genere mensura. Tol: dist: lib: qu:

17, Perer: lib: 12, cap: 4.

ralis aut motús affectio: non folum, quia ab intellectu pendet ratione formæ; sed max è, quia potest à motu separari. Si enim, stante cœlo, reliqua moverentur, certè ea essent in tempore: attamen motus eorum, cœlesti motu non mensuraretur.

13 Itaq; videtur tempus, quod quidem inter affectiones corporis naturalis numeratur, nihil aliud esse, qua moramotus, aut, durationis successiva.

nec vera aliqua res, led duratio quæda imaginaria,

oad

nis.

ctu

2.

4,

ft.

re-

94:

ni-

tu-

m.

ortu ua

0-

10-

od

a-

นล์

IS,

lã

ia,

imaginaria, quæ ita se habet ad durationem motûs, vt se habet spatium ad corpus locatum, Conim: lib: 4, phy [: cap: 4,quest:1,art:2.

15 In vno discrimen est, quod singulis corporibus fuum respondet spatiun, ita ve duo corpora non possint esse in codem spatio: cum omnibus rebus, que simul existunt , vnum sit idereque tempus.

Ipfa igitur mora, aut imaginaria illa duratio rerum in motu, tempus elt: cœli motus non tam est tempus ip-

tum, quam temporis mensura:

# DISPUTATIO VIII:

De Alundo.

## THESIS. I.

Ctum est de corpore naturali in Agenere; sequentur species corporum. Atque hæ, vel omnes fimul, vel fingulæ feorsim considerandæ funt.

Omnia corpora finul fumpta dicuntur dicuntur Munden, sumpta appellatione ab ornatu. Est enim mundus diversarum rerum comisa pulcherrimum quid, & perfectissimum: Conim: lib: 1, de cœl:cap:1,qaast: 1.

3 Mundus est ordinata compages corporum naturalium, ab vno principio pendentium, & n vnum sinem te-

dentium,

4 Principium, sive esticiens causa, est Deus.

5 Deus mundum libere condidir. Commilibis, physicap:2,quast:5.Perer:

lib: 15 cap:1:

6 Deum mundum in tempore condiditse, non solum S. Scripturæ testimoniis, sed etiam ratione naturali demonstrari potest: contrà Conim: dictiloc; quast: 3, Piccol: lib: de mundo c: 25!

7 Mundus, nec vlla omninò creatura potest esse ab æterno, sive permanens ea sit, sive fluens, ae successiva: Tol: lib:8, phys:quast:2, contrà Conimb: ibid: cap:2, quast:6, Perer: l:15, cap:13.

8 Aristoteles agnoscit quidem

Deum

10-

er-

ım

Ι,

203

ci-

ē.

fa;

in.

7:

re

eli

7:

=

1:

Deum esse mundi causam, Conimb. diet: loc: quast: 2, sed quæ agat ex necessitate naturæ: Conimb: diet: loc: quast: 5, contrà Tol: ibid: quast: 2:

Aristoteles conatus est mundi externitatem demonstrare; idque ita seriò acconstanter, vt dubitari non debeat, quin crediderit mundum ab eterno suisse, lib: 8, phys: lib: 1, de cæl: lib: 12, Metaph:

rumque Peripateticorum pro aternitate mundi adducta, facile solvi possunt: Cenimbilib: 8, phys: cap: 2, quast: 4, Tol: ibid:quast: 1, Perer: lib. 15, cap: 1, & seq: ofg, ad cap: 10.

mam præter ordinem partium, cum sin ex corum numero, quæ dicuntur vnum per aggregationem Piccol; de mūdo cap: 3.

12 Itaque mundus non est animatus, sive per animam mundi Deus, sive aliud quippiam intelligatur: Piccol ditt:loc:cap:28.

13 Mundus quidem vnus est, sed plures à Deo creari possunt; non tamen actu infiniti, Conimbilibit, de cælicapio, quast. 1, Piccol: de mundo cap. 8, & seq.

14 Finis mundi proximus, est homo, aut verò hominis felicitas. Omnia enim, quæ in mundo sunt, in hunc sinem conspirant, vt hominem ducant ad cognitionem creatoris; vtq; homo cognitum Deum, debità reverentià & religione colat: quæ maxima hominis felicitas est.

15 Mundus natura sua indissolubitis est, ideoq; æternum est duraturus, continuato ordinario concursu Dei. Et licet subducto Dei concursu interiret, credibile tamen est, eum nunquam interiturum, Conimbilib: 1, de cœl; cap: 12: quast: 8.

Dis

ed en

9,

0-

12 i-

זר

10 82

is

1-

s,

t

t,

#### DISPVTATIO

De Calo.

#### THESIS I.

Orpus naturale, vel est cœlum, vel corpus subcæleste.

Cœlum non est substantia simplex, sed composita ex materià & forma, sicuti reliqua corpora, Conimb. lib. 1, de cœl.cap. 2.quest. 4.contra Zab. lib. de nat.col.cap.2. 5 seq.

3 Forma cœli diversa est à formis. clementorun. Ideoque cœlum non est elementaris naturæ, sed substantia quædam quinta, ab elementis specie distin-

Cta. Commb. dict.loc. quaft.s.

Vtrum materia cœli sit eadem atq; materia rerum subcœlestium, in vtraq; partem disputari potest, Aristoteles tamen videtur aliam cœlo, aliam subcœlestibus corporibus materiam tribuisse. Conimb. dict. loc. quest. 6.

Cœlum non habet qualitates activas activas, quibus est aliquid contrarium.

6 Ideoque, quamvis materia cœli sit capax omnium formarum, sicut materia rerum subcœlestium, cœlum tamen non est corruptibile: quia materia non proxima causa corruptionis, sed contrariæ qualitatis. Materia enim nunquam amittit formam suam, nisi à contrario expellatur.

7 Cœlum est figura rotunda, moveturq; circa terram motu circulari, rapidiffimo quidem, sed tamen constanti, maximeq; æquabili, Conimb.lib.2. de

cœl cap. 4. quast. 1.

8 Cœlum non movetur ab intelligentiis, vt statuit. Arist. lib. 8. phys. cap. 6. lib. 12. Metaph. cap. 8. omnesque Peripatetici, Conimb. 2. de cœlo c. 5. quast.

s. sed à proprià formà.

9 Coelum agit în inferiora, idque motu, lumine, & occultis qualitatibus. Conimb.lib. 2. deval. cap. 3. quast. 3. contra Picum. Mirand. lib. 3. cap. 5. 6. contra Astrologos.

10 Lux, & qualitates reliquæ, cœ-

notu dispensantur, & diversis mundi partibus per vices applicantur. Hinc dierum, & noctium, hinc tempestatum vicissitudines. Conimb. lib. 2. de cæl. cap: 3.910 est. 3.

cessaret tamen actio cœlesti motu, non cessaret tamen actio cœle in inferiora, nee motus tolleretur à subcœlestibu. Sublatà autem actione cœli in inferio-se ra, tolleretur etiam actio corporum in.

feriorum. Commb.ibid.

m.

eut

a-

ia

b

mà

).

a-

n-

de

1-

p.

e. }.

16

s.

3.

12 Cœlum non accidentia solum, sed & substantias inanimes producit, vi elementa, meteora, lapides, metalla, & quidem vi causa principalis. Conimb.

lib.2.decœlo cap. 3.quaft.1.

Impertecta, & ain pam animatorum genera, à cœlo quidem producuntur, non vt à causa principali, sed vt à causa minus principali, quæ sic se habet ad generationem impersectorum animatorum, vt se habet semen ad generationem animatorum persectorum. Conimb. distocap. quast. 6.

14 Ad generationem perfectoru animalium

animalium, cœlum folummodo concurrit dispositive. Conimbibid. art. 3.

b

r

n

n

f

S

15 Voluntas cœlesti actioni non subjacet, nisi indirecte, quatenus nempe voluntas sequitur corporis temperamentum. Conimbabid.quast.8.

pendent, non possunt ex astrorum obfervatione prædici. Conimb. ibid. qu. 9.

Lunam sunt, probabiliter tantum prædieuntur; quæ supra Lunam sunt, certò Conimb.ibid.

# DISPUTATION X.

De Varys cali orbibus, & fellis.

## THESIS. I.

Sleuti varius est cœli motus, ita corpus cœleste variis orbibus distincum est: quorum tamen supremus reliquos omnes sine resistentia secum circumducit. Conimb.lib. 2.de cæl.cap.5. quest. I.

2 Philosophi

2 Philosophi octo distinctos orbes agnoverunt, septem nempe orbes Planetarum, & octavum stellarum sixal rum. Horum enim omniu n motusmanisestè conspiciuntur diversi. Astronomi postea duos addiderunt. Quibus id fecerint indiciis, docet Clavius ad Sphæram Ioh de Sacrobosco. Conimbr. disto loco.

3 Orbes cœlestes videntur specie

diversi. Conimb. diet cap quest. 3.

4. Stella non est animatum quid, fed deosior pars sui orbis. Hinc sequitur.

5 Stellas moveri in suis orbibus.

Conimb: lib. 2. de cæl. cap. 8. quaft. 1.

6 Stellanon distinguuntur specie à suis orbibus, sed tantum densitate. Conimb. dist. lib. cap. 7.9845t. 7.

7 Stella motu suo non efficient sonum Conimb.ditt.lib.cap.9.quest.r.

8 A denfitate stellarum lux oritur-Corpus enim pellucidum, condensatione sui, sit lucidum.

9 Lux non est stellarum forma

substantialis. Conimb: lib. 2. de cœl. cap. 7 quast. 2.

10 Lux omnium aftrorum est e-

jusdem speciei. Conimb. dicto loco.

nativæ lucis, altis plus, alijs minus, prout sunt densiores, aut minus densæ: Lunæ omnium minimum, adeo vt non conspiciatur, nisi ea luce, quamà sole mutuatur. Et licet non appareat, reliquas stellas à sole illuminari; credibile ramen videtur, aliquid illis lucis à sole accedere. Conimb.cit ato loco quast.4.

re pellucido generatur, non est corpus, sed qualitas. Conimb.dutt.loc.quast. 2.

13 Lux illuminando calorem generat, præsertim cum radii ab opaco corpore resectuntur. Conimb. ibid.qu. 5.Zab.de cal.cælest cap. 10.

14 Calor tanto major est, quanto

directiùs lumen reflectitur.

Conimb. diet, loc. quast: 6, Zab: de cal. conlest. cap. 3. & seq.

DIS-

8

ne

di

ge

V

**Su** 

V

9

ti

d

### DISPUTATIO. XI.

De Generatione & corruptione.

#### THESIS. I.

Siede cœlo; sequirur corpus subcœleste, quod, quia constat ex materia & forma dissolubiliter vnitis, varis generationum & corruptionum vicissitudinibus obnoxium est. Conimb. lib. 1. de

genet cor.c.p.4.quaft.8.

d

2 Generatio est mutatio à non esse, ad esse simpliciter. Lib. 5. phys.cap. 1. Vel, est mutatio totius, nullo manente subjecto sensibili codem, hoc est, ejus-dem speciei. lib. 1. de gen. & cor. cap. 4. Pleniùs sic, Generatio est mutatio à privatione substantiali, ad for nam substantialem, in materià. Conimb. dist. loc. quast. 9.

3. Generationis terminus adæquatus est compositum: proximus & formalis, ipsa forma substantialis. Conimb.

dict.loc.quast.15.

4 Quia

4 Quia forma substantialis non intenditur aut remittitur, nihilque ci contrarium est; sequitur, generationem esse actionem momentaneam, totamq; formam simul ac semel introduci. Conimb.lib.5.phys.cap.2.quast.1.

5 Generatio non consistit in productione formæ, sed in vnitione formæ cum materia, Conimb. lib. 1, de gener. &

corrupt.cap.4.quest. 13.

6 Vt ergo homo hominem generare rectè dici possit, non est necessarium, vt animam producat, sed vt materiam disponat, & animam cum præparata materia estentialiter vniat. Conimb,
ibid.

7 Corruptio est mutatio compositiabesse ad no esse simpliciter. 1: 1, de gen & cor.cap: 4, Commb. 1b. quast. 16.

8 Generatio & corruptio sunt mutitiones, non tam re, quam ratione diversæ; atque hoc sensu dicitur, Generatio unius, est corruptio alterius, lib: 1, de gen: & cor cap. 3. Zab. de gen & int. cap. 5 & 6. Contra Coumb. lib. 2, de gen. &

cor-

tu

ta

ra

20

CO

91

le

0

ef

ru

ep

da

q

corrup.cap:4,quaft.17,Tob:ibid:qu.3.

9 Hujus rei duæ causæ sunt: 1, quòd materia non possit esse sine formâ: 2, quòd duæ formæ specificæ non possint esse in eade materia, Vid. disp. 2.

Io In corruptione nunquam datur resolutio viq; ad materiam prima. Semper enim formæ quædam accidentales servantur in re genità, quæ suerant in corruptà, & vicissim, Zabar. de gen. & int: cap:7. Tolet.lib:1.de gen. & cor:quæst: 7, contrà Conimb: ibid. cap. 4, quæst: 10. Interdum etiam substantiales. Zab:dict: lib:cap.3. contrà Conimb: & Tol.locis ciratis.

trario corrumpitur: & quicquid generatur, à simili generatur. Itaque necesse est, vt alteratio generationem & corruptionem antecedat, quâ materia inepta redditur ad formam sua n retinédam, & apta ad novam suscipiendam.

qualitatem, eodem subjecto sensibili manente. Lib: 1, de gen: & cor: cap. 4

Co ..

Conimb:ibid:quest:1, Tol: ib:quest.5.

quædam distincta, sed productione qualitatis, tum quoad extensionem, tu quoad intensionem continua: Conimb: dist:lec:quast:2,Tol:ibid.quast.6.

14 Alteratio prævia, est actio reipsa diversa à generatione subsequente: ita quidem, vt forma substantialis
un materia non oriatur vi præcedentium dispositionum, sed opus sit nova
actione, ad ipsam formam producendam: Commb: dist: lib.quast. 12.

TE

al

p

ha

qu

fol

da

To

ma

mi

debet ab eo, quod ei distimile est, vel quoad gradum, Conim. distilibicapig.

quest: 2: Tol ibid:quast. 13.

qualitates versatur, semper est reciproca, ita vt, quod alterat contrarium, vicissim à contrario, secundum eandem
partem eandemque contrarietatem alteretur, si vtrumque consistat in debità
distantià. Quod in cateris mutationum generibus non cont ingit. Conim
dist

a ne tű [

6:

e-

n-

lis

ri.

và

n.

ari

vel

:91

ias

10-

vi.

em

al-

oità

10-

nin)

### DISPUTATIO XII.

De Elementis in genere.

#### THESIS I.

Corpus subcœleste vel est elementum, vel mixtum ex elementis.

2 Elementum est corpus, in quod reliqua corpora resolvuntur; ipsum in alia, quæ specie different, resolvi non potest. Lib. 1, de cæl: cap. 3. Conimb. lib. 2 de gen. & cor. cap. 3. quest. 1.

3 Elementa cum sint corpora, suas habent formas substantiales; verum quia nos latent, earum loco adhiberi solent qualitates ad elementa definienda & distinguenda, Conimb: loco citato, Tol: ibid.quass: 1.

4 Qualitares elementares vel primæ sunt, vel secundæ, sive ortæ à primis.

5 Qualitates primæ sunt, quæ nec

exaliis, nec ex se mutuo siunt, sed ex quibus oriuntur catera. Suntq; numero quatuor, calor, frigus, humiditas, & siccitas. Conimbiditi, loc, quast. 2. Tolet. ibid. 2.

qualitates activæ; humiditas & siccix tas, dicuntur passivæ, non quòd non
agant, sed quòd minùs agant, & in mistione habeant rationem materiæ. Tol.
lib.2.de gen. & cor.quast.3. Zab.lib.1.de
qual.elem.cap.5.

7 Omnes qualitates primæ sunt qualitates positivæ. Conimb. lib.2. de gen.& cor.cap.3.quast.1.Scal:exerc:18

contra Cardanum.

congregare, & heterogenea disgregare, frigoris, homogenea & heterogenea congregare; humiditatis, non facile proprio, facile alieno termino contineri; ficcitatis, facile propriò, non facile alieno termino contineri, Conimbri dist. loc. quast. 3, Zabar, de-qual, elemilib. 1 cap. 3.4.67

9 Ex

n

Cti

ge

libe

9 Exquatuor qualitatibus primis dux conveniunt singulis elementis, & quidem in gradu intensissimo. Naturalis enim qualitatum remissio, missioné arguit. Contarenus lib.3. de elem. contrà Conimb. lib.2. de gen. & cor. cap.3. quast. 5. Tol: ibid. quast. 6. Zab. lib. 1. de qual. elem. cap. 1.

modis combinari possint. Ex quo sequitur, esse quatuor elementa, ignem, aquam, aerem, & terram, Conimb, lib. 3. de cæl. cap. 5. quast. 1. Tol. lib. 2. de gen.

& cor.quast.4.

6

ıt

le

ea

e, lea

ilè

ti.

ci-

br:

em.

Ex

11 Elementa, quæ alterâ qualitate conveniunt vocantur symbolica; que

neutrà, asymbola.

12 Qualitates primæ, sive sint symbolicæ, sive son, sunt ejusem speciei insirmæ, etiamsi conveniant subjectis specie distinctis. Conimb. lib. 2.de gen. & cor.cap. 3. quast. 6. & 7. Tol.ibid quast. 7. Zab. lib. 2, de qual. elem. cap. 6

libet generari potelt; facilius symboli-

C

CUM

eum ex symbolico, quam asymbo'um ex asymbolo: quia faciliùs vna, quam duæ qualirates mutantur, Conimb.dist. loc.cup.4.quast.3: Tol.ibid. quast.9.

14 Ex duobus elementis asymbolis, generatur elementum medium, & vtrique symbolicum: vt ex aquâ & igni, aer, Conimb. dist. loc. quast. 3. Tol. ib. quast. 10. Zab. lib. 2. de qual. elem. cap. 8.

15 Hinc lequi viderur, clementa asymbola non immediate generari ex asymbolis.contrà Conimb.dict :loc quast.

T. Tol. ibid.quaft.9.

16 Qualitates secunda ex multis ha sunt pracipua; raritas, densitas, levitas, gravitas. Rarum dicitur, quod habet parum materia sub magna; densum, quod habet multum materia sub parva quantitate: seve, quod sursum; grave, quod deorsum movetur.

is, finitus est: ideoque necesse est, elementa alibi naturaliter quiescere; gravia, voi levia, aut minus gravia, non subsident; levia, voi gravia, aut minus le-

via,

O

m

94

m

tra

Vi

fit

or

inc

via, non eminent.

n

m

7.

)-

80

g-6.

8.

ta

ex.

tis

e-

od

nub

n;

ra-

le-

ra-

le-

via,

18 Quum gravia levibus, aut minus gravibus incumbunt; & levia gravibus, aut etiam minus levibus subsident, vibicumque sint, nituntur; illa deorsum; hæc, sursum. Conimb.l.4. de cæl. cap.4.quast.2.

## DISPUTATIO. XIII.

De singulis Elementis.

#### . THESIS. I.

I Gnis est elementum calidum & siccum: ideoque summe tarum ac summe leve, Conimb. lib. 4. de cat. cap. 4. quest. 1.

2' Ignis in summo loco quiescit à motu in orbem; sed præter, non contra naturam. Ideoque licet hie motus violentus sit, perpetuus tamen est, quia sit sine resistentia. Zab. de motu ignis in orbem.

3' Ignts in suo loco naturali nec indiget motu cœli ad fui contervatio-

C 2

nen

nem, nec pabulo. Natura enim sua perennis est, quia abest à contrario. contra Zab, demotu ignis in orbem. Extra suum locum, & pabulo indiget, & circumfuso aere, & loco, qui nec solis radiis sit nec libero aeri expositus. Conimb. problem. ad libros de cœl. sect. 4.

4 Aer est elementum humidum, & calidum: ideoque mediocriter rarum, ac mediocriter leve. Commb.lib. 2. de gen. & cor. cap. 3. quast. 4. & 5. Tol.

r

n

P

3

a

16

C

C

ft

8

It

lu

ce

ibid.quaft.5.

5 Aer tribus regionibus distinguitur: quarum infima pertingit ab aquæ & terræ superficie, vsque quò radissolis reslectuntur; media à reslectione radiorum ad summitates montium; summa inde ad orbem ignis.

6 Infima aeris regio æstate major est, hyeme minor; contrà media æstate minor est, hyeme major: quia radii so lares æstate rectius, ideoque altius, re-

flectuntur.

7 Calor naturalis mediæ regionis non impedit, quò minus vapores peregrino grino calore & levitate sublati, ad pristinum frigus ac gravitatem redeant. Humiditas enim caloris ac frigoris activitatem retundit, sicuti siccitas acuit. Zab.de reg.aeris.cap.7.

8 Quod adeò verum est, vt vapores, recuperato naturali frigore, ipsum aeris calorem naturalem debilitent, vt media aeris regio præ cæteris videri

polfit frigida, Zab.ibid.

e-

on-

tra

ir.

ra-

20.

m,

ra.

Tol.

in-

a-

Ta-

10

ım;

ijor

tate

So.

re.

nis

ere.

rino

Aqua est elementum humidum & frigidum ideoque mediocriter denfum ac mediocriter grave. Conimb.lib. 2.de gen. & cor.cap.3.quest.4. &.5.Tol. ibid.quest.5.

qua sui parte extra naturalem locum constituta, aqua recepta suit intra terra cavitates, vi terra, qua parte aquis exstaret, hospitium praberet animantibus

globum, idemq; est vtriusque centru. Itaque mare non est altius terra; hoc est, superficies maris non distat longius à centro terra, quam superficies ipsus

C 3

terra.

terræ. Conimb.lib. 2.de cœl: cap. 14.qu. 3.& 4.Clavius ad Sacroboscum.

Maris salsedo à creatione est conservatur à calore solis, tenuiores aque partes extrahentis, & crassas, atque adustas, in quibus salsedo hæret, relinquentis. Conimb de meteors trast. 10. Scal.exerc: 51.

duos cæteris notiores: eorum alter est quo mare fertur ab ortu in occasium. Hie motus haud dubiè est à motu primi mobilis. Conimbishidarast 8. cap. 31

qua mare nunc ad littora fluit, nunc ab iis refluit. Hic motus, etfi sequatur Lunz motum, non tamen à solo Lunz motuvidetur dependere, sed etiamà causa aliqua occultiore. Conimb. dist. l. cap: 5, contra Picum Mirand. lib. 4. c. 15. contra Astrolog.

mari oriuntur. Conimb ibid:tract.9.

frigidum:ideoque denfissimum,& gravissimum 1.94

eff

es a.

tque

elin.

. 10.

, fed

um, pri-

P. 21

tio,

Lu-

ınz

mà

Et.1.

1. 6.

le à

18

ra-

um

vissimum. Conimb:lib. 2, degen. & cor: cap: 3, quast. 4, & 5. Tol. ibid. quast. 5.

17 Quum inclusus terræ cavernis spiritus, vel antiperistas frigoris, vel motu accensus, materiam sulphuream, ac bituminosam invadit, efficit ignem subterraneum: qui maxima sæpe violentia erumpit, vt sit in Vesuvio Italiæ, atque Ærna Siciliæ monte. Conimb: de meteor: trast. 12. cap. 2.

## DISPUTATIO. XIV.

De Mistione & Temperamentis.

## THESIS. I.

A Ctum est de elementis, sequitur corpus mistum, quod ex elementorum mistione generatur.

2 Mistio est miscibilium (id est, elementorum) alteratorum vnitio. Lib 1. de gen. & cor. cap. 10. Conimb. ibid. quast: 2.

Hæc unitionon confistit in appositione, aut confusione, sed in sub-C 4 stantiali

stantiali conjunctione elementorum: qua fit, vt ex quatuor diverfis elementis fiat vna substantia mixta. Ideoq; nihil aliud est, quàn misti generatio. Zabar. lip.t.de misti gen. o int.cap: 19.

Misti generatio definitur ab Aristorele, mutatio à qualitatibus activis proportione cum subjectà materià (id est, cum qualitatibus passivis, humido & ficco) naturæ (id eft, formæ generādæ) convenientem habentibus. Lib:4, met.cap.1, Zab.citato loco cap.2.

Quod aliter mistio, aliter misti generatio definiatur, id est, ex diverso respectu. Mistio enim de elementis dicitur; generatio, de substantia genita. Elementa enim misceri, at substantia generari dicitur. Zab.dict.loc.cap.9.

Mistio ergo peragitur hunc in modum: Primum coguntur elementa in vnum locum à cœlo,idq; justa proportione, ne vnum elementum catera in naturam suam convertat. Deinde in · minimas particulas distracta, mutuâ actione & passione se invicem debili-

tant

tai tai

9:4

m

Cal

Go

m tu

qi

fit

de

2:

m

cl

lil

01

er

lo

m

ta

re

ft;

tant, & secundum omnes partes immutant, Conimb, lib: 1, de gen: cor: nap.10,

qualt. 1, Tolibid quaft. 19.

n:

tis

nil

er.

4-

is

id

lo

ã-

4,

Ai

60

iâ.

ia

in

ta

0.

ra

in

ıâ

i-

nt

7 In hac elementorum pugna, primum agit contrarium in contrarium, calidum in frigidum, & humidum in ficcum: & quia calor & frigus habent maximam activitatem, primò absolvitur harum qualitatum contemperatio, qua ex duabus qualitatibus extremis, fit vna media, nempe temperatus calor.

8 Hie temperatus calor agit deinde in siecum & humidum, vt in materiam, eaque sie regit ac terminat, vt inde mixti sorma resultet, sub qua quatuor clementa vniuntur essentialiter. Zab.

lib. I. de gen. & int misti, cap. 7.

9 Ad formæ substantialis eductionem cœlum concurrit vt causa essiciens, remota quidem, sed principalis; calor elementaris, vt proxima, & instrumentalis: frigus ad misti generatione tantum concurrit per accidens. Calorem enim retundit solum; formæ substantialis eductionem non attingit. Concimb:

nimb:lib.1, de gen. & cor.cap.3. quast.1. Tol.ibid.quast:19.Zab.cit.loc. cap.4.& Tequent.

elementa pereunt: formæ tamen elementa pereunt: formæ tamen elementorum substantiales non penitus abolentur, nec etiam manent integæ in misto, sed refractæ. Zab.lib.de mistione. contrà Conimbrocit: lib.cap. 10. quast. 3. Tol.ibid.quast. 17.

11 Similiter & qualitates castigantur, & mutua actione & reactione remittuntur. Cosimb. diet. lib. quast. 4.

rum refractarum adminiculo, mistum resolvitur in elementa, idque ea proportione, qua ex elementis coaluctit.

13 Atque hoc sensu dicuntur elementa in misto remanere virtualiter. Quamvis enim ipsa pereant, eorum tamen formæ substantiases, & qualitates castigatæ in misto manent.

14 Primarum qualitatum mixti formæconveniens mistura, tempera-

mentum appellatur.

15 Tem-

6

87

2

f

fi

il

8

15 Temperamentum ergo non est simplex aliqua qualitas, à quatuor primis qualitatibus distincta, sed ipsæ primæ qualitates refractæ. Conimb, lib. 2. de gen: & cor: cap. 8. quast. 1. Tol. ibid. quast: 18.

niforme; aliud difforme: illud tempera mentum ad pondus, hoc temperamentis

ad institiam appellari solet.

0

ne,

leùs

in

ne.

3.

n-

re-

a.

m

0:

e.

er,

a-

tes

kti

2.

n-

17 Temperamentum vniforme dicitur, in quo omnes qualitates æquali

graduum proportione coeunt.

aliquo corpore inanimi vt dari fortè possir, in toto animato non potest; &, si forte in aliqua viventis parte dari possit, non potest este diuturnum. Conimb. ibid.quast. 2.

r9 Temperamentum difforme dieitur, in quo vel vna aliqua, vel dux qualitates, exteras superant: illud, simplex; hoc, compositum vocatur.

& in fingulis qualitatibus porest esse

excellus

excellus,& excedentes qualitates qua-

C

t

tuor modis possunt combinari.

si excedit calor & ficcitas, erit temperamentum igneum; fi calor & humiditas, aereum; fi humiditas & frigus, aqueum; fi frigus & ficcitas, terreum. In animalibus vocantur, cholericum, fanguineum, phlegmaticum, & melancholicum.

## DISPUTATIO. XV.

De Putrefactione.

### THESIS. I.

Mistum tribus modis interit, putresactione, combustione, & petrisactione, Zab: lib. 2. de misti gener. & inter.cap. 2.

2 Putrefactio diciturinteritus mifto naturalis; combustio & petrificatio, violentus: quia vniversalis natura lege constitutum est, vt mistum putredine intereat. Zab. ibid.cap. 3. & seq.

Putrefactio est corruptio caloris proprii

proprii ac naturalis, in vnoquoq; hu-mido, à calore ambientis. Lib. 4, meteor: cap.1. Zab.lib. 3. de misti gener. & inter. cap.5.

it

3c iii-3c

トーケ

o,

is

4 Frigus non concurrit ad putrefactionem, vt causa positiva, sed vt mera privaticicaloris. Zab: ibid, lib: 2 cap. 8.

5 Calor naturalis corrumpi dicitur, quia ab ambiente calore intenditur, arque ita ex naturali ac temperato calore, fit calor non naturalis, arq; intemperatus. Zab.ibid.lib.2. c.9.

6 Calor naturalis, vbi ab ambiente calore auctus est, sensim evaporat in vnoquog, humido, sive naturale illud suerit, sive a ventitium: priùs tamen in adventitio. Zab. ibid.lib. 2. cap: 10.

7 Calor ambiens debet esse debilis, & lentus: si enim intensus sit, & vehemens, vel vrit, vel siccat, & humidum resolvit, priusqàm calor possit evaporare. Zab.ibid.lib.3.cap.5.

8 Itaque quæ valdè calida, aut valdè frigida sunt, non facilè putrescut: putrescunt tamen, quia actio caloris ambientis,

ambientis, licet fit intensione debilis, est tamen extensione & perseverantia maxima & validiffima. Zab.ibid.

9. Cum naturaliscalor evaporavit, diffluit humidum naturale, & ficcis partes destituit. In hac humidi & ficel separatione, consistit misti interitus. Zab.ibid:lib.z.cap.6.

10 Putrefactionis varii sunt gra. dus. Interdum enim omne humidum à ficco separatur : & tum res putrescens in elementa dissoluitur. Hæc vocatur

putrefactio totalis.

11 In quibusdam major est humidi copia, quam ve possit totaliter à sicco separari. Hae dicuntur secundum partem putrescere, Zab.ibid.lib, 2. c.14.

12 Putrefactio fecundum partem loeum habet in mistis liquidis: vt vino, lacte, sanguine : & in elementis, aere, aquâ & terra, impuris. Ignis non putrescit. Zab.ibid.

13 Mista liquida, quando secundum partem putrescunt, interdum vitiantur quoad solas qualitates, interdum

ipfa

ip

tu

ef

ci

Z

fa

m

ra

d

ipsa etiam forma substantialis aboletur. Illa inchoata, hæc perfecta putredo est. Elementa, cum sint corpora simplicia, non possunt perfecte putrescere. Zab.ibid.cap. 15.

factum, sed mortuum. Zab. ibid. lib. 3.

cap.9.

S,

t,

15

cl

5.

n

S

Ė

K

1

vehementi culore in ignem & cineres mutatio. Cineres enim funt partes terræ quæ propter magnam vim relistendi,non potuerunt transmutari.

vehementi frigore in terram mutatio.

### DISPUTATIO XVI.

De Meteoris.

#### THESIS I.

Orpus mixtum, vel inchoatum est, vel perfectum. Inchoatum dicitur, in quo, vel non omnia elementa coeunt, vel aliqua elementi species actu remanet. Quale est exhalatio-

2 Ex

por. Fumus, quia ex terià educitur, siccus est, vapor quia ex aquà, humi dus: vterque calorem habet ab astris impressum; & raritatem, ac levitatem, caloris comites.

3 Exhalatio non differt specie à terrà, aut aquà; ideoque facile redit ad prissinam naturam. Conimb. de meteor. trast. 1.0ap. 1.

4 Quando exhalatio formas quals dam accidentales, atq; impressiones re-

cipit , dicitur meteorum.

5 Impressiones aut veræ sunt, aut apparentes. Veræ, vel in sumo sunt, vel in vapore. Fumus alius pinguis est, alius aridus. Cum sumus pinguis, motu, colore aut antiperistasi frigoris accenditur, dicitur meteorum igneum.

6 Inter ignea meteora primum locum tenet cometa, qui est maxima su-mi pinguis ac viscosi copia, in suprema aeris regionem vi siderum educta, ibiq; conglobata primum, arcteque compacta, deinde accensa, ac stellæ instar lu-

cens

ce

lib

fti

no

qu

tiâ

fer

aff

car

tu

co

cal

7:

82

pe

vii

ql

à

lit

So

da

cens. Conimb.de meteor: tract. 3. Kecker:

lib.6.phys:cap.5.

7 Si qui cometæ in regione cœlefli, hoc est, supra luna n compareant, ij non sunt meteora, sed corpora simplicia quæ videntur sieri ex cœlesti substantià condensatà.

8 Cometæ caudam habent à fole ferè aversum; vel quia, qua parte solem aspiciunt, eometæ partes tenuiores, que caudam faciunt, solis calore absumuntur: vel quia radii solares per corpus cometæ transeuntes, refranguntur, vt caudam facere videantur. Scal.exercit.

72.

9 Comete non fignatantum, sed & cause sunt tempestatum, steristatis, pestis: bella, principum interitus, provinciarum mutationes, & id genus alia que à voluntatis arbitrio pendent, nee à cometis siunt, nec indicantur naturaliter. Conimb. de meteor, trast. 3. cap. 5. Scal, exerc, 72.

da sunt, quia habent sumum subtilem,

ac parum viscosum. In suprema aeris regione gignuntur, stamma, sax, trabs, ignis pyramidalis, scintillæ volantes, captæ saltantes. In media, stella cadens, & titio. In insima, draco volans, ignis satuus, ignis lambens, Castor & Pollux, Helena. Conimb. de meteor. trast. 2: cap. 2

rantur meteora aerea, ventus, & terræmotus. Ventus generatur, eum flatus copiosi, siderum virtute in sublime efferuntur, & frigore mediæ regionis aeris repulsi, partità veluti contentione, in obliquum feruntur. Conimb. de metecr. trast. 6.

copiosi status terræ cavitatibus inclus, exitum quærant, & qua erumpant, nó invenientes, in se révolvantur, factoq; constictu, terram concutiunt. Conimbishid tract. 11. Keck de terramotu.

densatur, generantur meteora aquea, nubes & ros, Nubes est crassius vapor, in media aeris regione condensatus.

Conimb.

A

t

ſp

26

lo

ai

P

te

C

CI

ro

fu

de

at

Conimb.ib.tract.7.

e-

g.

p-

& 2-

IX,

-2

z. US

£.

e.

c,

6-

m G,

ró

9:

n-

r,

IS,

bula & nix. Pluvia, cum nubes conftringitur, & in aquam foluta, guttatim
decidit: Grando, cum guttæ inter cadendum congelantur: Nebula cum aliqua pars nubis, quæ in aquam non potest cogi, inferiorem aerem occupat.
Quanquam aliquando vapores, qui ob
spissitudinem non possum in mediam
aeris regionem esferri, infimam nebulosam esficiunt. Cum nubes congelatur,
antequam soluta est, nix generatur. Conimb: ibid.

por, qui à debili folis occidentis calore evocatus, ob defectum caloris non potest in altum subvehi, nocturno frigore condensatur in exiguas guttulas. Qua, cum rigent, pruina dicuntar. Comm, ib.

ros generatur, partes quædam terræ subtiles atrollantur, & cum humido, debito modo miscentur, gignitur mel, aut manna. Commbibidicap: 9. & 11.

17 Quan

densa nube conclusus, motu, frigorisve antiperistasi, incalescit, atq; attenuatur majorem locum quærens, cum fragore ac coruscatione erumpir. Hie fragor tonitru; & coruscatio, sulmen dicitur, Interdum etiam comprimitur sumus rarior intra nubes, earumq; collisione accenditur. Hæc coruscatio dicitur sulgur. Conimb, ibid, trast, 22.

18 Meteora apparentia dicuntur, que oriuntur à lucis in nube aut vapore refractione, aut reflexione vt sunt iris, halo, parelius, fovea, virga. Quorum ratio perenda est ex Opticis. Co-

inquo omnia elementa sic concurrunt, vi nullum corum sua speciem retinear,

co Corpus perfecté mixtum, vel est inanime, vel vivens. Corpus inanime, vel est inanime, vel vivens. Corpus inanime, vel est minerale e vet, metallum, hapis, succus, &c. vel cadaver, sed harum rerum specialiorem cognitionem Chymicis & Medicis relinquimus.

DIS-

tu

de

gu

pu

act

ris

940

all's

erings hon which harma in the

# DISPUTATIO XVII:

De Anima, Vita, & Morte.

## 

Corpus vivens dicitur, quod ex anima & corpore, varià organorum firucturà prædito, conflatum est.

2 Anima non est temperamentum, aut vlium alterius generis accidens, sed substantia. Conimb. lib: 2. de anim: cap. 1. quast: 1. art. 3. 6 4. Tol. ibid. quast. 1.

quast. 1.

3 Anima non est materia, nec corpus, sed forma, sive arnaszera. Latini altum dicunt. Conimb shid.art. 5.

4 Anima non est actus assistens, sed informans, & vera viventis forma.

5

1

5 Anima est actus primus corporis organici potentia vitam habentis. Lib, 2: de anim: cap; 1. Conimb: ibid: quastii.

quest.1, Corpus, quod ab anima infor-

matur, est materia prima, non solum accidentibus quibusdam, sed & substantiali sorma, quæ ex mistione oritur disposita atque assecta. Zab: de com, gen, & int. cap. 2. & seq: contra Conimb. lib; 1, de gen: & cor: cap. 4, quest: 19. & 20.

Hac forma substantialis ex formis organicarum partium componitur. Vt enim partes organica temperamento, ita etiam forma differre credibile est. contra Contmb dist: loc: qu: 22.

8 Conjunctionem animæ, & corporis, sequitur vita, quæ nihil aliud est, quam motio animati à se ad positionu differentias, ob mansionem animæ cum corpore.

9 Anima & corporis conjunction pendet ab humidi radicalis ac primigenii, & nativi caloris, debita proportione.

fons caloris, à quo spiritus vitales per arterias in totum corpus diffunduntur, qui calorem à corde haustum, ad omnes partes devehunt, & calorem singulis lis

cet nin tur bu

ren fun ran bra

mel in c ben Con lor i

etia ab a no, v cren aut lis partibus infitum instaurant.

Cor, ne suo ipsius calore suffocetur, indiget respiratione. Attracto enim à pulmonibus aere, cor refrigeratur, eodemque rurfus emisso, à fuliginibus liberatur.

12 Imperfecta animalia, quia carent languine, ac proinde frigidiora funt, non respirant. Pisces sui refrigerandi causa aquam ore hauriunt, & per branchias emittunr. Amphibia respirant, sed rato, ob debilem calorem.

13 Vita vel longior eft, vel brevior, provt animati temperamentum, vel melius eft, vel deterius. Longavi funt, in quibus calor nativus blandus eft ac benignus; & humidum radicale, aereu. contrà brevis vita funt, in quibus calor igneus eff. & humidum aquolum,

14 Vitæ longitudo vel brevitas etiam ab externis causis pendet, puta ab aere ambiente, victu, venere, fomno, vigilia, ejectione aut retentione excrementorum, animi perturbatione,

aut tranquillitate,&c.

Ò

1

0

.

A

1

r,

1.

1. is naturaliter, quia humidum radicale affiduò à calore carpitur. Et licet partes humidi depetditæ nutritionis beneficio restaurentur; necesse tamen est, humidum sensim vilescere, & calorem minui.

mæ separationem à corpore. Hæc separationem à corpore. Hæc separationem action naturalis ex-

flinguitur.

17 Mors alia naturalis est, alia violenta. Mors naturalis dicitur, cum humidum radicale sensim absumitur, & eum eo calor naturalis, vt sit in senibus; violenta, cum vel naturalis calor exstinguitur à contrario frigore, vel cum calor naturalis suffocatur, vel deniq; cum pars aliqua vitalis læditur.

men oppose, from the composition in

landenomore sue recomone en la

aceichen ann ideas secondes ace

ing the description of the

ring is and show the day Dis-

rai

3.

riv

tel

pri

alia

cor

980

5.0

fun

fæ a

ville

nim

nene

### DISPVTATION XVIII

De Anima vegetativa, einfá. Runnt ad quinque gener posiunt re-vocariad val vest at H Triendi, ap-

A Nimarum species tres funt, vege-Tativa, fenfitiva & intellectiva, five rationalis. Commb lib, z de anima, cap. nera, aut gradus, 8. p. dulo T. : Hanp :

In vnoquoque composito tanrum eft vna anima. In plantis vegetarivaçin belliis fenfitiva, in homine intellectualis, Harum tamen polerior, priorem quamque emidenter, ap.vimualiter continet. Commbatthide gener. & convay: 4:quaft: 21 Tol tibez. de unima quaft: 7 contra Zab: de facul anime cap. nimato; qua ab anima intimento; o.s.

8; S;

1.

m

S.

3 Anima vegetativa, & fensitiva, . funt formæ materiales ideoque extenfæ ac divisibiles, ad extensionem, & divisionem materia. Commbilib. 2. de anim:cap: 1.queft:8.Tol:ibid.queft:gilio.

Anima vegetativa in plantis fo-

la est, omnemque perfectiorem anima excludir. Atque istoc modo plantarum forma est.

a

q

g

de

91

ti

pa

Ēſ

Va

tic

fol

ali

ita

cu

94

Facultates, qua à triplici anima Auunt, ad quinque genera possunt revocari, ad vim vegetandi, fentiendi, appetendi, loco movendi, & untelligendi. Et quia sensus & appetitus semper conjunguntur, quatuor erunt diverse genera, aut gradus, viventium. Cample. dichlebicapis quality Tolvibed qualt.6. 16 V Facultates divertarum animati interfe, 80 ab anima fubitantia, realiser different Conimb ibid: cap. 3. queft 4 Tyler questio beho defacult snime size . 7 . Facultatelanque abaninoà vege tativa de fendtiva fluurit ne locomo tiva quidem excepta, in composito a nimato; que ab anima intellectiva ori untur pinsfola anima, substantia resident. Commbibid caps 3. quaft: 3. Tol was divisibles, ad extension eng. Asip

cultates, nutrix, autrix, & generatrix.

Quarum dux priores non tam re, qui
ratione

ratione, ac definitione differut: tertia, ab vtraque reipla distinguitur. Tol.ibid. quast: 10.contra Conimb.ibid.cap: 4. q.1.

9 Tres hæ facultates versantur circa alimentum: nutritio & generatio, quatenus substantia est: augmentatio,

quatenus quantum.

は かんこう 単

H

神をはべいとう

1

X.

13

10 Alimentum debet viventi partim simile esse, partim dissimile. Ideoque purum elementum, non potest esse viventis alimentum. Conimb. lib:1. de gen: & cor: cap: 3.quast: 6.& 7.Tol.ib. quast: 12.

ti conversio in substantiam viventis, ad partium deperditarum instaurationem. Est ergo nutritio quadam partium novarum generatio, aut potius aggeneratio. Conimb. distilib:cap: 5. quast: 11.

folum viventis, sed & forma quotidiè aliqua sui parte diffluit, si sit materialis: ita quoque necesse est, sormam simul cum materia reparari. Conimb: distilus: quast: 12. Tol. quast: 9. contrà Zab. lib. de

D 2 accret.

CC

pe

di

ce

au

gi

in

94

in pa

gu

dif

tia

die

ma

tis.

ab

aceret.cap.15.0 16.

idem numero toto vitæ cursu permanere, id non de identitate totius, aut partium intelligendum est, sed de identitate, quæ sit secundum continuam partium successionem. Conimb. & Tol. di. Etis locis.

funt anima humana, nec perire posfunt, nec reparari, ne quidem ex parter possunt tamen præparatum alimentum subire, ejusq; substantiam viventi conjunctam, indivisibili sua entitate informare.

tia corporea & quanta, non potest vivens nutriri, nisi eadem actione crescat.

Contra Conimb. dist: loc: quast: 13.6

Tol:ibid:quast: 8.

quidem totà vità. Conimb: ditt: loc. qu. 9. 6 10. Non tamen totà vità crescit. Conimb: ditt: loc. qu. decrescit; tum nimirum, cum minus nutrimen-

nutrimenti in viventis substantiam convertitur, quam ante nutritionem

perierat.

1

.

n

4

n

S

17 Quod augetur, augetur fecundum omnes partes, & dimensiones, recepto alimeto in corporis poris. Quòd autem corpus uivens exercicat in longitudinem magis, quam in latitudinem, in eo sequitur legem virtutis plastica. Conimb. dict: loc; quest: 15. Tol; ibid: queft:10.

18 Alimentum non distribuitur in minima, vt vocant, naturalia, sed in partes divisibiles, quæ singulæ in fingulis poris recipiuntur. Hæ partes non in momento, non etiam per momenta discreta, sed actione continua, in substatiam viventis convertuntur. Conimbrdict:loc: quast:16:Tol:ibid: quast:11.

Generatio est productio animati ab animato interventu feminis. Ideoque est naturalissimum opus vivetis. Tol:lib: 2, de anima quaft: 11.

Semen in perfectis animalibus ab vtroq; quidem sexu suppeditatur: verum

verum vis plastica in solo maris semine est. Ideoque seminæ concurrent passivè tantum ad generationem. Conimbrilib:1.de gen: & cor:cap.4.quest:27.

## DISPVIATIO XIX.

De Anima sentiente, & sensu in genere.

### THESIS I.

Sie de anima vegetativa : sequitur sensitiva, qua animal sentit, appetit, & loco movetur.

Sensus, est facultas animalis, qua objectum sensibile cognoscie. Ejus fun-

dio, vocatur sensio.

3 Ad sensionem quatuor requi-, runtur, obiectum, organon, species & medium.

objectum sensus est singulare materiale; vniversalia, aut immateriala sub sensum non cadunt.

6, aliud per accidens. Objectum per se

Pi

di

Ef

G

pr

or

ot

tu

ca

16

qi pe

q

q'

dicitur quod per se sensum movet. Estque vel commune vel proprium. Commune dicitur, quod pluribus; proprium, quod vno tantum sensu percipitur.

6 Objectum commune, etsi per se sensum afficiat, Tol. lib. 2. de anima, qu. 15. non tamen propriam sui speciem organo imprimit; sed sentitur in specie objecti proprii modificatà. Conimb. 2. de anima cap, 6. quast: 5. Tol: ibid:qu. 14.

7 Objectum commune est quintuplex, motus, quies, magnitudo, numerus, & figura. Conimb. dict. loc: quast: 4.

L

à

8 Sensus hallucinatur facilius circa commune, quam circa proprium objectum. Conimbidistilori quasti 6. Tel. ibid:quast: 13.

9 Objectum per accidens dicitur, quod cum eo conjunctum est, quod perse sentitur.

qua objectum percipitur.

qualitate sensibili ejusdem speciei, & gradus.

D 4 12

ae

tu

pa

94

ag

ni

qu

to

11

94

ti

12 Objectum agit in organon per species, Conimb.lib. 2. de anima cap: 11. queffe Tillib ; de anim quast 2. Imò non agit, nifi per speciem, quatenus sen titur. Zab.de sensu agente cap.4. contra Commb & Tolonate loco.

13 Species qualiber fui parte integrum objectum representant. Tol.lib.

2. de anima quaft. 34.

14 Species ab objecto producun: tur naturaliter. Itaque non est opus fensu agente. Zab. de fensu agente cap. 5.

13 Objectum vehemens lædit organon non quatenus agit per species; fed quatenus præter speciem, producit aliquam qualitatem primam, aut motum localem in organo. contra Conimb.lib. 2.de anima cap. 12.quest. 1.5 Tolibid lib: 3. quaft.4.

- 16 Objectum postum in organo, non sentitur. Ex quo sequitur, necessarium effe medium ad fentiendum, per quod species ab objecto fluentes in omnem partem propagentur. contra

Conimb.lib. 2. de anima cap. 11. quast: 3.

& Tol. sbid.lib. 3. quaft: 2.

er

ı. ò

1

12

S

;

t

17 Non objectum tantum; sed & sentiendi facultas, sive anima concurrit active ad sentiendum. Ex quo sequitur, sensum non esse facultatem mere passivam. Conimb: lsb: 2. de anima cap. 6. quast: 1. Tol. ibid.quast. 12. Zab. de sensu, agente cap: 9.

### DISPVTATIO. XX.

- De Visu.

#### THESTSONI.

Sensus alius externus est, alius inter-

2 Sensus externus non percipit nisi res præsentes. Species enim (sine quibus non sit sensio) sublato objecto tolluntur, quia pendent ab illius actuali influxu. Commbilib. 2. de anima cap. 6 quast. 2. art. 3.

3 Sensus externus non sentit se sentire. Conimb.ibid.quast: 2. Toliquast. 3,

4 Sensus externi sunt quinque, vi-

76 IDEA Sus, auditus, odoratus, gustus, & tactus. Conimb.lib. 3. de anima cap: I. quast: I. Tolibid.quest:1. contra Scalig: exercit. 286. felt. 2.

si fr

tì e

G

0

a

te

n n

Visus est sensus externus eorum. que vim habent radiandi. Qualia funt lux,color,& ea quæ noctu lucent.

Lux oritur ex terminatione folius perspicui: color, ex terminatione perspicui, cum admixtione opaci. Provt enim plus aut minus opaci perspicuo admiscetur, eo magis, aut minus color à lucis natura recedit, & ad tenebras, seu nigrorem vergit.

7 Terminari dicitur perspicuum, quando condensatur. Perspicuum enim interminatum fi fit, ac tenue, transparet : si condensetur, fit conspicuum, ac terminat visum. Zab.lib: 1:de visu cap. 2

Corpora perspicua sunt cœlum, ignis, aer, aqua: fola terra inter corpora simplicia opaca est. Cœlum condensatum lucet luce purissima, vt in aftris videre est. Zab.ibid.

> 9 Elementa condensarine que unt fine

5.

t.

t

fine terrestri materia. Terra cum perspicuis elementis vel componitur tantum, vel etiam commiscetur. Si terra
eum iis tantum componatur, sic vt perspicua naturam suam non amittant; ignis condensatus sucet, sed suce impuriore, vt in samma. Aer & aqua, si condensentur, albescunt. Ipsa terra nigra
est. Zab: ibid.

ro Si terra cum perspicuis elemetis sic commiscetur, vt illa naturam suam perdant; & ignissplendor amittitur & aeris atque aquæ albor remittitur, idq; vel magis, vel minus, prout plus terræ iis admixtum est, Zab. ibid.

cua superet, nigror inde sit, vel intensior, vel remissior, prout terra magis, midnusve prædominatur. Zab. ibid. Colores medii oriuntur ex justa temperatione extremorum. Zab. ibid.

Hujusmodi colores appellantur veri acreales; quia constantes sunt; pendentq; ab ipsa natura corporis colorati, non ab insuxu, aut irradiatione externa externæ lucis. Zab.ibid.

folum esse in extima corporum supersicie; sed per omnes partes, etism intimas, dissulos: licet in superficie tantum videantur. Conimb.lib. 2. de anima cap. 7 quast: 2. Tol. ibid. quast: 17. Zabarell. dist.loc. ni

ac

CO

lil

h

af

Sp

(

8

qui oriuntur ex missione specierum in medio. Cum enim species lucis, & colorum, vel etiam diveriorum colorum species interse, in medio com riscentur, & per candem lineam ad ocu os deseruntur, talem colorem reserunt, qualis oriretur ex vera mixtione colorus cum luce, aut sorum colorum interse, à quibus ista species sux erunt. Zab. distiloc.

runtur per medium perspicum illuminatum. Quam ob causam dicitur lumen actus perspicui; quatenus perspicus um Zab:dilt:lib:cap:3.

16 Lux per se visibilis est color no

niss lucis, aut luminis beneficio. Lumen ad visionem requiritur, tum propter colores, tum propter medium. Conimb lib. 2. de anima cap. 7. quest. 4. Zab. dict. lib.cap. 11.

17 Organon visus est oculus aut humor oculi medius, qui crystallinus appellatur. Fit ergo visus receptione specierum, non emissione radiorum. Conimb: lib:quast: 5, 6, & 7. Tol. ibid:q. 17. Zab lib: 1. de visu cap: 8. & lib: 2.

18 Visio directa fit per lineas rectàs, quæ à qualibet objecti parte in centrum oculi incidentes, figuram faciunt conicam. Hinc petenda causa est, cur res non appareant geminæ in oculis geminis: tum etiam, cur appareant geminæ, altero oculo distorto.

DISPUTATIO. XXI.

De Auditu. Odoratu, Gustu, & Taltu.

THESTS. L.

A Vditus est sensus externus circa sonus

aut etiam aquæ, inter duo corpora eollifæ. Conimb.ab.2. de anim.cap:8. quest. 1. Tol.ibid:quest:19.

corporum collidentium foliditas levitas, & cavitas, non funt necessaria ad faciendum sonum simpliciter; fed adfaciendum sonum vehementem,

te, sed in medio aere, vel aqua, quæ à fonante corpore frangitur. Commbe dict. loc quaft: 2. Tol: ibid: quaste 20.

dum esse intentionale, sive per species; non secundum esse reale. Tot: dict: lib: quast: 2.art.2.

6 Species soni materialiores sunt, quam species colorum aut lucis; ideoque tardius ad organon perveniunt, & adverso vento impediuntur.

7 Cum species soni in corpus cavum incidentes resiliunt, echo auditur. Echo ergo non est novus sonus, sed ide

fonus

fo

us

ti

br

tu

Se

ju

91

91

CI

0

n

b

0

fonus iterum auditus. Tol. dict :1.9.22.

8 Etsiad audiendum sit necessarius aer innatus, qui in interiore aure cotinetur, & ab externo aere tenui membrana, quætympanu dicitur, discernitur: tamen is non est organon auditus, sed pars aliqua interior auriculæ animata, cum qua nervus auditorius conjungitur.contra Conimbidistilib: cap:8.

9 Odoratus est sensus externus cir-

ca odorem.

dominantis, & humidi aerei decodorum mixt one. Conimb: dist:lib.cap:9.

quest.2:Tol.quest:25.

oulæ, sive processus mammillares, in superiore narium parte siti. Hæ caruneulæ, quia membrana, aut, vt volunt anatomici, ipsa narium carne tectæ sunt,
odores non percipiunt, nis inspiratione. In piscibus tamen, alijsque animalibus, quæ non respirant, credibile est,
organon odoratus tectum non esse.

numbiditt:lociquast:4. Tol ibid: qu. 26.

ganon diffunditur, est aer & aqua. Co-

nimb: dict:loc.quaft:3.art:2.

fecundum esse intentionale, hoc est, per species. Quod si ipse odor interdum propagetur, id sit per accidens, cùm scilicet tenuis substantia à re odoriferà, & in eà odor, evaporat. Conimb: dist: loc: art: 1. Tol: ibid quast: 28.

14 Odorum differentiæ non poffunt explicari, nisi per analogiam cum saporibus: quia homo habet odoratum obtusiorem, quam vilum aliud genus nimalium. Conimb: dict. loc: quast. 5.

Toloquaft. 25.

15 Gustus est sensus externus cir-

ea faporem.

16 Sapor oritur ex humidi aquei prædominantis, & ficci terrei decoctorum mixtione. Conimb: dict: lib:cap:10. quaft: 1.Tol:quaft: 29.

17 Ethigustus non sit sine tactu, ideoque non requirat medium exter-

num:

nu

tur

28.

gua

vel

ca

fri

ce

me

br

ta,

re

H

te

S

num: à tactu tamen revera distinguitur: Conimb: dict:loc:quest:2.Tol: quest: SPATTER 28.

18 Organon gustus sunt nervi linguz, qui ab ejus medietate in quosdam velut remos expanduntur. Conimb: ib.

19 Tactus eft fenfus externus cir-

ca qualitates tactiles. The 15/25

20 Qualitates tactiles funt calor, frigus, humiditas, ficcitas, & qua ex hifce oriunturando esque interior de escala e

21 Organon tactus funt nervi, ac membrane; omnifque nervola ac membranacea substantia, vt musculi, ligameta,&c.Offa,non habent tactum ob terrestrem siccitatem. Commb.ditt:lib:cap 11.quest: 1.Tol:quest:30:

22 Tactus non habet medium externum: medium internum probabile est este curiculam. Conimbiditto loco. Tol:ibid quaft:31.

123 Tactus tantum vnuseft. Conim dicto loco quest: 2. Tol: quast: 32. contra Scalig. rencifored incurres (and

# DISPUTATIO XXII. 3

num: à tatte tomen revers thillingui-

De Sensu interno, einsque affectionibus.

# er at re not expandent of the Lace

PRæter sensum externum, requiritur in animali sensus internus, qui externorum sensuum functiones, & objecta, etiam absentia, percipiat.

bro. Conimbilib. 3. de anima, cap: 2 quast

2. Tol: ibid:quaft:5.

3 Sensus internus tantum vna facultas est. contra Conimbidist.libicap: 3, quast: 1:& Tol:quast: 6.

4 Sed quæ varias edit operationes, ob quas variis nominibus appellatur, sensus communis, phantasia, astima-

tiva, five cogitativa, memoria.

quatenus species ab externis sensibus oblatas (vulgo species sensatæ vocantur) eorumq; sunctiones percipit, ac dividit.

7 Æsti-

tiv

fata

tur ren

cui mu æst

po tui

lia

on tiu

EU

7 Æstimativa (in homine cogitativa) quatenus ex speciebus sensatis elicit species non lensatas.

8 Memoria, quatenus species sen-

fatas, & non fenfatas confervat,

1

C

9 Internus sensus non ratiocinatur, ne quidem in homine, nisrconcurrente intellectu. Tol, dist. loc. quast. 7. contra Conimb. lib. 3. de anima cap. 2.q. 2

credibile est in distinctis cerebri ventricuiis exerceri; vt dici possit sensum com
munem in anteriore; phantasiam cum
astimativa, in media; memoriam, in
posteriore parte, qua cerebellum vocatur, residere. Conimb. dist. loc. quast. 1.
Tol.quast. 6.

11 Sensuum affectiones funt, vigi-

lia, fomnus & fomnia.

- vigilia est non impeditum omnium sensuum externorum exercitium, anima spiritus animales ad organa sensuum immittente.
- 13 Somnus est cessatio externorum sensuum ab operationibus, vaporibus

se while

ribus nervos & meatus sensorios opplentibus, & spirituum animalium influxum impedientibus. Conimb. de somno & vig:cap: 2,

14 Cum discussis, vel à calore cerebri, vel ab externa causa, vaporibus, meatus sensorii, per quos spiritus animales transmeant, aperiuntur, animal

expergiscitur. Conimb.ibid.cap.6.

in ijs, qui somno sopiti sunt, ex regressu specierum à phantasia compositarum, aut divisarum, ex memoria ad sensum communem.

16 Somnia vel à supernaturali eausa, puta Deo aut Dæmone immittuntur; vel ex affectione corporis oriuntur; vel denique sequentur studia quotidiana: illa dici solent supernaturalia; ista, naturalia; hæc, animalia. Conumb.de insomnis.

adali , epurici i traco de cimbri:

DIS-

fu d

ani

100

pro

cap

lun

vti

nui

por

fiti

tia i

### DISPUTATIO. XXIII

De Appetitu Sensitivo & locomotiva.

# THESTS. I. Medent de

SIc de sensu; seguitur appetitus sensitivus; qui tam necessariò cum sensu conjungitur, vt invtilis sit sensus, si sit sine appetitu.

i.

a

2 Appetitussensitivus est facultas animalis, qua, quod sibi adversum aut conveniens sensus judicat, refugit, aut prosequitur. Conimb. lib. 3. de anima, cap, 13. quast. 1. Tol. sbid. quast. 26.

3 Appetitus sensitivus versatur solummodo circa bonum jucundum & vtile,& malum vtrique oppositum:bonum honestum, & turpe, quod illi opponitur, non spectat ad appetitum sensitivum.

4 Appetitus sensitivus est potentia materialis; ideoque per se expers rationis, ac libertatis; ita tamen, vt in bomine mine ratione possit dirigi.

5 Appetitus sensitivus in corde residet. Cor enim afficitur appetitusensitivo vehementius moto.

6 Appetitus sensitivus dividitur in emounteror & ounce, hoc est, in concupiscentem, & trascentem,

an fe

fi rı

V

H

CC

CU

tit

je

ne

lis

3.

7 Appetitus concupifcens dicitur qui versatur circa objectum absolute

simpliciterque spectatum.

8 Concupilcens, qui versatur circa bonum aut malum dissiente. contra Piccol:phil.mor.grad.1.cap.11. & Seq.

Appetitus sensitivi propriz affectiones, sunt affectus sive perturbationes. (Græcè and n dicuntur.) Affectus ergo non sunt opiniones (vt voluerunt Stoici) sed ex opinione ferè nascuntur.

10 Affectus est motus appetitus sensitivi, cum non-naturali mutatione cordis, ab objecto convenienti aut adverso à sensu proposito, ad illud consequendum, hoc sugiendum. Piccol: ibid. cap. 5.

Affectus pracipui funt vnde-

cimilex in appetitu concupilcente; nimirum amor, odium, defiderium, fuga, lætitia & triffitia : in appetitu irascente quinque; nempe, spes, metus, audacia, desperatio, & irangi sur

r

ıt

è

ŀ

ſ.

į٠

15

nt

Ţ.

15

10

1.

e-

d.

e. 1: non zitratoici referent omnes affectus ad quatuor genera : quorum duo verfentur circa objectum bonum, & duo circa malum. Circa objectum bonum fi prælensfit, verfatut lætitia; fi fit futurum deliderium circa malum presens versatur tristitia; circa futurum, fuga. Horum duo fontes funt amor & odium Vid.cap. 8.Idea Phil.mor.

Cum appetitu sensitivo ferè conjuncta est locomotiva, hoc est, facultas, qua animal ad imperium appetitus lese movet ad consequendum objectum distans, aut fugiendum immi-

nens.

Hæc facultas refidet in fingulis membrorum musculis. Conimb.lib. 3.de anima cap. 13. quest. 5. Tol.ibid. quast:5.

.15 Ad motum localem concurrit Zab.

fensus, in homine etiam ratio) vt principium dirigens, appetitus, vt principium imperans; vis locomotiva, vt principium exequens.

Quia quedam animalia folo tractu vigent, 80 objecta distantia non percipiunt, lequitur, vim locomotivam ijs non inefferquia ineffet fruftra.

# DISPUTATION XXIV

De Anima intellettiva effentia origine.

### THESIS ...

Cle de anima fentitiva, lequitur intel-Dectiva, sive rationalis. Cujus consideranda est essentia, & proprierates.

Anima intellectiva non eft forma quædam affistens in homine, que corpore viitur tanquam instrumento; fed ipfa hominis forma informans, per quam nimirum homo est bomo, &i brutis distinguitur. Conimb.lib, 1. de animacap. 1. quast. 6. Tolet ibid.quast. 1.

ZAb.

13

tr

(e

Zabar.de mente humana cap.6.

3 Hinc sequitur, animam intellectivam non esse in aliqua hominisparte, puta corde aut cerebro; sed in toto corpore, ex per totum corpus disfusam, non solum quoad facultates, sed etiam quoad essentiam. Commb. dist. loc-qu. 9 Tel. ibid. quest: 4.

Anima intellectiva non est vna in omnibus hominibus, sed singulæ sunt animæ in singulis multiplicantur enim formæ, ad numerum individuorum. Conimb. dist. loc: quast. 7. Tol. ibid.

quast. 2. Zab.ditt.lib.cap. vi.

Præter animam informantem, non est singenda alia quædam anima assistens, quæ vna sit in omnibus hominibus. Commb. Tol. distribus locis

6 Anima intellectiva est forma immaterialis, hoc est forma talis, que per se, ac sine concursu materie possit subsistere. Conimbidistica quast.2.

7 Animæ intellective non funt ex traduce: hoc est, non producuntur vi seminis, sive, quod idem est, non educuntur vi

cuntur ex potentia materiæ, sed immediate à Deo creantur. Conimb. dill m los:quaft:3.Tol.ibid.quaft.17.

8 Greantur animæ eo momento ni quo corpori infundimtur, eique effen Sej tialiter vniuntur. Atque illud eft, quod 14 vulgò dicitur. Deus animas creande infundit, & infundendo creat. Tol. ibid tie

9 Infunditur autem anima, cun di embryo convanienti organorum appa di ratu instructus est. Interea credendun te est, embryonem foveriab infita virtue co plaftica,& ab anima matris, ac calor ca vteri, aut loci, qui pro vtero eft.

10 Supervacuum ergo est fingent animam vegetativam, & lensitivam quæ animam rationalem antecedant quaque in animam rationalem deinde mutentur, vel anima rationali adveniente percant. contra Conimb. dict.loc

quast 4. stem in a snoo shift se

11 Anima intellectiva est indivis bilis: ideoque tota, hoc est, indivisibili modo, in qualibet parte. Commb: dill loc.quest.8. & 9. Tol. ibid. quest: 5.

Animam

8

\$L

V

did mortalem esse, non solum S. Scripturæ autoritate, sed etia philosophicis rationito nibus probari potest. Commb. de anima passe separata disp. 1. Tol. lib. 3. de anima quast uod 16.

Animæ humanæ ratione essenibid tiæ in omnibus æquè sunt perfectæ;
cum disferunt solum operandi modo. Quod
opa discrimen sluit ab inæquali perfectione
dun temperamenti, aut à contractà agendi
tuu consuetudine. Conimb.lib: 2. de anima
low cap.1.quast.5. Tol.lib.3.quast. 18.

### DISPUTATIO. XXV.

De Intellectu,

### THES IS. I.

Siequentur proprietates, intellectus, & voluntas.

2 Intellectus ex se est mera potentia in genere rerum intelligibilium, &cveluti tabula rasa. Conimb lib. 3 .de ani-

E 3

776

nam

gert

am

ant,

eni

loc.

rife

ibil

ditt

ma cap. 8. quest. 1. art. 2.

3 Cognitio intellectus derivatur à sensibus, ita vt nihil sit in intellectu

quod non fuerit pritis in fenfu.

tellectus, quam fenfus. Nam fenfus ver fatur tantum circa materialia & fingularia; intellectus, etiam circa immaterialia & vniverfalia.

s Singularia prius aognoscuntur abintellectu, quarr vniversalia. Quis vniversalia eognosci nequeunt, nisi cogniti s primum singularibus. Commb, lib. 1. phys. cap: 1. quast. 4. Tol. lib. 3. de anim. quast. 16. Zab: de ord. intell. cap. 4.

6 Ex quo sequitur intellectum formare proprios rerum singularium conceptus. Conimb lib. 3. de anima cap.

8.quaft: 5.Tol. sbid:quaft: 26.

7 Exvniversalibus ea prinis intelliguntur, qua singularibus sunt viciniora; quia horum facilior est abstractio. Commbilib. 1. phys. cap. 1. quast. 3. Tol. ibid.quast. 3. contra Zabar. de ord. intelleap: 12.

'Ad

P

ti.V

·F.e

- 12

2

.2

P

P

Se

·G

G

n

-ta

ti

.6

Case

du

in.

er.

gu.

Hi

tur

im.

um

Uin

ap.

el.

ni.

ol.

· K

Ad

phantasmata, id est, species rerum singularium in sensu interno formatas, intellectui objici; sed requiritur præterea vt species intelligibiles intellectu imprimantur, non solum vniversalium, sed etiam singularium, Commb. lib. 3. de anima cap. 5. quast. 3. 6 4. Tol. ibid. quast 21. Zab. de spec. intell. cap. 5.

9 Species intelligibiles rerum singularium imprimuntur intellectui à
phantasmatibus, co ferè modo, quo
phantasmata imprimutur sensui interterno ab iis speciebus, que in externis
sensibus formate sunt ab objectis.

ipse intellectus sibi format per abstractionem, comparatis inter se primum

fingere intellectum agentem, cujus munus sit, non intelligere quidem, sed phatasmata illustrare, vt in ils appareant naturz vniversales, & cum phantasmatibus illustratis concurrere, ad species in-

E 3 telligibi -

telligibiles producendas: sive singatur substantia, que sit ab animà separata, sive sacultas, que reverà diversa sir ab eo intellectu, qui species intelligibiles recipit, se per eas intelligit. contra Conmoblib.3. de anima cap.5, quast: 1,2,5. & 5. Tolibid.quast.13. & 14. Zabar de mente agente.

dici, quatenus recept à specie, actu intelligit, & conceptum, sive verbum méris in se format. Told et slib; quast: 22. Necaliud seçui viderur ex argumento Aristotelis tib; 3: de anima cap. 5.

Non emim absurdum est, agens & patiens reipsa non destingui, in actione immanente.

rectè, seipsum indirectè, atque actu quodem resexo; sic, vi ex objecto actiones suas, ex actionibus seipsam agnoseat. Commbalib, 3 de anima e 8 qu. y.

14 Intellectus impressas sibi species conservat, arque hoc sensu dicitur memoria intellectualis. Conimbr: de

mem:

t

d

e

C

C

C

1

•

mem: & reminiscicap.3, Tol, lib: 3. de a-

nimo quaft: 21.

ur

ta,

les

0-

5.

de

ens

111-

ie.

2 2.

ote

Iti-

m·

di-

olu

Ai-

100-

7.

pe-

tur

Em:

telligibilibus confignatus, ad intelligendum iteratò sese accingit, phantasmatu concursus necessarius est ad intelligendum. Atq, hoe voluit Aristoteles, cum dixit, oportet intelligentem speculari phantasmata Lib.3. de anima, cap. 8. Conimb; ibid: quast: 8, & Tot: quast: 21.

16 Intellectus operationes funt tres: simplicium rerum apprehensio, judicium, quod consisti in compositione

ac divisione,& difcursus.

17 Iudicium intellectus vel est speculativum, vel practicum: quorum illud versaturcirea res, vt res sunt; hoc, circa res, vt bonæ vel malæ; ideoque vel appetendæ, vel sugiendæ sunt.

18 Intellectus proprium est reminisci. Est autem reminiscentia, speciei obliteratæ renovatio, per specierum no obliteratærum rememorationem. Conimb: de mem. & reminisc. cap. 7.

E 4

DPS-

# DISPUTATIO XXVI.

De Voluntate.

#### THESIS I.

P

¥

1

a

Sicuti cum sensu conjungitur appetitus sensitivus, ita cum intellectu conjungitur appetitus intellectualis, qui voluntas dicitur.

2 Voluntas realiter differt ab appetitusensitivo. Conimb: lib. 3. de anima cap. 13. quast. 1. Tol. ibid: quast: 27. Imo etiam ab intellectu. Conimb: dist: lib. quast: 2.

Céanos & esalpsos; illa finis; hæc, mediorum est.

passiva, nec merè activa. Itaque non potest se ad agendum determinare, nisi moveatur ab objecto.

5 Cum autem voluntas sit potenzia cœca, nibil potest appetere, nisi auod illi ab intellectu proponatur. Hinc Hine vulgatum illud; Ignoti nolla cupi-

6 Non sufficit ad movendam voluntatem, vt intellectus objectum apprehendat; sed requiritur porrò, vt illud censeat, sitne bonum, anmalum. Hac intellectus actio, vocatur judicium sve dictamen practicum.

7 Practicum intellectus judicium, vel absolutum est, vel comparatum, Absolutum dicitur, quo censentur res in se ex perse: comparatum, quo res censentur comparatæ cum alus omnibus re-

bus, ac circumstantiis.

tu

5.

14

10

6-

è

n

G

G

r.

8 Hoc duplex intellectus judiciscium, seguitur duplex actio voluntatis: quarum altera, quæ sequitur judicium absolutum, velleitas; altera, quæ comparatum judicium sequitur, volitio appellari solet.

9 Vtraque actio à pravio judicio intel'ectus determinatur, non sohim quoad exercitium actus, sed etiam quoad specificationem. Et certe si à judicio practico voluntas posser dissentire, & a-

liud,

fi

ra

fc

n

ta

fu

ti

liud, vel etiam contrarium appetere, ferretur in incognitum objectum, & Gratione moveretur, & Genon effet voluntas.

non evertit hominis in suis actionibus libertatem sed stabilit.

evela quadam, qua voluntas potest agere, & non agere, hoc vel illud agere, etiam positis omnibus ad agendumrequisitis; sed facultas hominis faciendi quod ratio dictar.

nem, & quidem libere, fiquidem libertas non potest à voluntate separarie attamen à sine, quatenus cognoscitur vt

finis determinatur.

13 Sunt autem duo actionum genera, qua à voluntate proficifcuntur, alia proxime, alia remote. Quarum illa elicita, ha imperata vocantur. Imperata actiones, nihil aliud funt, quam elicitatum executio.

Libertas hominis exercetur ia actionibus

actionibus imperatis: actiones elicitæ funt ipfum dominium, quo fuam libertatem voluntas exercet in actiones imperatas. Ideò enim liberè ambulamus,

quia volumus ambulare.

t

3

5

i

folet exprimi, Video meliora proboque, Deteriora sequor, non oritur ex, eo, quod voluntas ab intellectus judicio discrepet; sed ex pugnà aut suctuatione intellectus, rem absolute consideratam improbantis, eandemque cum suis suis circumstantiis collatam approbantis; aut contrà.

FINIS.

ARS STATELLED enoticed and to the forest of controlled and the state of Stage Shirtell win specifical x propolation sluctuation contribed strong ablolut a confideraich i gerobant gebindem ve eum fois neupskannsscolarum approban-

# IDE A PHILOSOPHIÆ MORALIS,

Ex Ar 1 STOTELE maxima parte excerpta, & methodice disposita.

A

M. FRANCONE BURGERSDICIO, in Academia Lugduno Batava,

Logices & Ethices Professore Ordinario.

Editio Tertia.

Plurimum emendata & magna accessione Locupletata,



OXONIÆ,

Typis IOH. LICHFIELD Impensis Henrici Cvrterne
Ann. Dom. 1631

Total america is a row a set of a set o

3 4

in Cacaran som Canasana.

aline V archei Seigharingssen ausstransmann Archeid

3.17

Typis to m. L. o m. r. p. p. 100penfis the acci Cvareres

#### INDEX.

### Capitum & titulorum qui hac Ideà continentur.

CAP.
I Philosophia mon

DE Philosophia moralis desinitione, certitudine, Auditore & divisione.

2 De Bono in genere.

3 Varia sententia de felicitate.

4 Verasententia defelicitate bumana

5 De eo quod invitum ac spontaneum est.

6 Despontanearum actionum princi-

De Affectibus in genere.

8 De Affectibus in specie.

9 De voluptate & dolgre.

20 De virtutibus intellectualibus, & pracipue de Prudentia.

11 De natura Moralis vintulis in ge-

12 De causa efficiente moralis virtutis.

13 De Pietate.

14 De Fortstudine.

1 2

15 De

15 De Temperantia.

16 De liberalitate & Magnificentia.

17 De Magnanimitate & Modestia.

18 De Mansuetudine, 19 De Veracitate.

20 De Comitate & Vrbanitate.

21 De Iustitià universali & Iure.

22 De Iustitià particulare.

23 De Continentia, Tolerantia & virtute Heroica.

24 De Amicitia.

FINIS.



ntia. estià.



# PHILOSOPHIÆ MORALIS.

CAP. I.

De Philosophia Moralis Definitione, Certitudine, Auditore & Divisione

§ 1.

mi nostri persectio, quanta quidem naturali mentis nostræ conatu ea potest obtineri. Itaque, cum animus noster, non solum cognoscendi, sed etiam appetendi, & agendi facultate sit instructus; necesse fuit, Philosophiam non in sola veritatis speculatione, sed etiam in viræ, & humanarum actionum directione consistere.

A 3 2 Hine

Peripateticis in Theoreticam sive speculativam, & practicam. lib. 1. Metaph minore cap. 1. Quarum illa res sempiternas, & à naturalibus, ac necessariis eausis sluentes, solius veritatis desiderio contemplatur; (hoc enim sonat vox sempitro arbitrio subjecta sunt: quorum cognitionem non propter se amplectimur, sed vt secundum eam vitam nostram, & actiones componamus, & mores formemus.

3 Philosophia theoretica residet in intellectu speculativo: cujus munus est res absolute simpliciterq; cognoscere, vt res sunt, hoc est, quatenus habent essentiam, quæ definitione potest explicari; bonitate aut malitia nullo modo considerata. Philosophia practica est in intellectu practico: cujus munus est res cognoscere, vt bonæ, vel malæ sunt; easq; dijudicare, & voluntati appetendas, aut repudiandas proponere.

Intellectus ergo practici judici-

um

ur

ti

8

P

uit i

Spe-

taph.

mpi. farii

lerio

no.

rum

cti.

no-

no.

tin

eft

re.

ent

X-

0.

car

us

lx

0.

um, est fons & norma nostrarum appetitionum, & actionum. Ea enim agimus & volumus agere, quæ intellectus practico suo judicio dictat agenda esse, aut non esse agenda.

5 Actiones, quæ ex practici intellectus dictamine, ac judicio proficifcuntur, ad duo genera possunt re vocari. vel enim minous sunt, vel medeus.

Hac duo vocabula, etsi à multis confundi folent, Peripatetici tamen, cum de moribus agunt, fignificationibus ea distinguunt, lib. 6. Ethic.cap.4. Nec tamen omnes eodem modo. Quidam enim eas folum actiones minote esse volunt, que opus aliquod post se relinquunt; weigis, quæ nullum post fe relinquunt opus. Sed hoc discrimen non est ex viu sumptum, quem habent hæ voces apud Aristotelem. Is enim menoje arte, meilje prudentia dirigi, docet lib. I. Magn. Moral. cap. 35. At multæ actiones, quæ post se non relinquunt opus; vt, cantare, saltare, equitare, arte potius, quam prudentia diriguntur: A 4

guntur: quæ proinde non mestis, sed

10

al

m

8

munous appellandæ funt.

Verum discrimen in eo positur est, quòd melos à solà pendeant arte, nonetiam à cupiditate, aut alio alique impetu facultatis appetentis; mestli contra sequantur conditionem, & impetum appetitus. Itaque moisogs, ficuti cætera omnia, quæ ab arte proficifeun. tur, habent rod", id est, perfectionem ob quam laudantur, in seipsis inclusum. Ideoque sufficit, eas ipsas cum fiunt mis xiv, id eft, vt certo modo se habeant. At meskie, quoniam à prudentia prodeunt, ideoque cum virtute conjuncta funt, 70 so non habent in seipsis; neque fatis est vt ipsæ cum fiunt, certo modo se habeant; sed hoc insuper requiritur, vt o medilar, id est, is qui author est, & edisor, certo modo fit affectus. Ac primo quidem, vt sciens; deinde, vt deliberato consilio; tertiò, vt sirma & immurabili voluntate agar. lib. 2, Eth. cap. 4. Hinc fit, vt minois ab eventu; realis ab animo atq, affectu authoris æftimari soleant.

soleant. Nihil enim refert, quo animo aut affectu , lætus an iratus fit & mior: modò artis sequatur regulas, erit bona, & laudabilis n min Cis: at mgazis recta non est, nisi à recto, & composito prosiciscatur animo.

Philosophia practica non est ars sed prudentia: ideoq; non circa milojs, fed circa mgazzas verfatur. Vnde & pra-Etica dicta est, & normi, hocest, moralis Philosophia. Mores enim animi, quos Græci in appellant, no ist, id eft, consuetudine format, & appetitum ad honestatem, atq; virtutem incitat, & dirigit, lib. 2-Eth.cap. 2. & lib. I. Magn. Mor.cap.6.

Cum mgazis, five actiones morales, vt dictum est, ab animo astimandæ sint, Philosophia moralis tota in eo debet effe, vt animum nostrum fingat

ac formet.

, fed

fitur

arte.

liquo

खं है।

im.

icuti

un.

. I.

mi e

int.

de-

Ax

ue

do

ır.

W

i-

i-

10 Ad hanc rem duo requiruntur: primò, vt intellectus judicet, ae dictet effe bonum, quod revera bonum eft; & malum, quod revera malum est : secundò

A 5

do, vr feratur in id, quodintelle dus dichat esse bonum, & declinet ab eo, quod dictat esse malum.

lum interte possit sine errore discernere, doctrina imbuendus est, vt appetitus rectum sequatur judicium intellectus, subigendi sunt, & in ordinem cogendi affectus, & perturbationes; ne vel subito, & vehementi impetu intellectus judicium prævertant; uel ostusa caligine pervertant, et in partes suas pertrahant.

La Cum intellectus rectè monet, & intellectui rectè monenti appetitus non refragatur, mgazis etiam nostræ, sive actiones morales, eo se, quo decet, habebunt modo, nihilque à nobis proficiscetur, quod sit contra viri boni ossi-

cium.

13 Finis Philosophiæ moralis est felicitas humana, hoc est, ejusmodi status, quo perfectior nullus in hominem cadit, secundum præscriptum rectænaturalisq; rationis in terris, inter homines, viventem.

4 Ex

phi

etu

eft.

nes

112

Q

nis

qu

lis

qt

ph

Si

Ó

CI

to

d

5

,

phia moralis non incommode definietur, hoc modo: Philosophia moralis est. Prudentia dirigens humanas actiones, vt, quantum in hâc vită fieri potest natura viribus, bene beateq; vivat. Quibus verbis tum objectum, tum sinis Philososphia continetur qua in sequentibus plennis explicabuntur.

15 Dogmata Philosophiæ moralis non tanta possunt aneleja tradi, quantâ tradi solent dogmata Philosophiæ theoreticæ, præsertim ea, quæ ad Mathefin spectant. Ta Srand & Siraia, ชาเล้าที่ สองเปเหที่ ธนอสลี ), พระเทียง " 200 Siagopar ni marlu, ase sensir rouw, moror Dovot yun. Id eft, Ea que honesta sunt Giusta, in quoru consideratione versatur civilis scientia, sive Philosophia moralis, tantam habent varietatem, tantum errorem, ut lege modo, non autem natura constare videantur. Nam neque eadem apud omnes, neque etiam apud eosde fempereadem justa cententur. Total the ל לוות אמונט יצפו אל דמום שם, לום דל המאסוב

συμιθείτει βλαβα's α' αυτών. Id eft, Similes error versatur in iis, que vi bona expetuntur, quoniam ex his multi detri-

menta capiunt lib. I. Eth. cap. 3.

16 Et licet multa fint, quæ natu râ sua bona sunt, aut mala: non pauca tamen occurrunt, quæ, cum natura fua fint afea'qoea,bona tamen aut mala fiunt, vel latà civili lege, vel ob circumstantias adjectas, à quibus facta nostra

morales differentias accipiunt.

17 Quæ per se,ac natura sua bona sunt, aut mala, ea recta ratio discernit: in quo discrimine, etsi ipsa sibi norma sit, quo tamen tutius judicet in tanta judiciorum varietate, divina lex respicienda est, quæ moralis appellatur. Que nihil aliud est, quam expressa imago legis naturalis, ac compendium moralis Philosophia. In cateris, qua natura fua funt a' sia poea, debet humana ratio vfu acquirere discernendi facultatem.

Auditorem Philosophiæ moralis oportet rois Ederiv na da ranos, id eff, more & consuetudine recte dustum

effe:

ell

no

til

3

I

Si-

na

i-

1

ca

là i-

1-

a

a

a

3

esse lib. 1. Eth. cap. 4. vt, quoties ipse rerum moralium discrimen non satis novit, aliorum sequatur rectè monentium consilia, & præcepta. Principium enim in moralibus est 70 5n. Qui enim 70 5n habet perspectum, sive suà, sive a- 1 liorum opera, atq; institutione, 70 store non debet sollicitè desiderare. lib. 1. Eth. c. 4. Multa enim à maioribus bene constituta sunt, vtajunt I. C. ff. de suft. & sure l. 20. quorum reddi non potestratio. Imo multa i deo bona sunt; qui alege majorum costituta sunt. Hæc si quis moru pravitate contenet, frustra animu adjiciet ad moralem Philosophiam.

Hinclequitur, juvenem non esse direct, id est, idoneum auditorem Philosophiæ moralis. Iuvenis enim rois ride (ir exactibilinds or, paralos direct) i droperois. Id est, affectibus obnoxius, vanam é invilem operam sumet in audiendo. lib. 1. Eth.c.3. Nam aliorum recta præcepta, & salubres admonitiones, quæ suis affectibus adversantur, superciliose, & pertinaciter rejiciet, ac contemnet

temnet.lib.10. Eth.cap. 9. Iuvenis autem quisq; non x tw haniar, and xt to how, id est, non ex atate, sed ex more judicandus est. Non enim ab ætate defectus hic proficiscitur, sed ab eo, quod vitam, & omnia quæ in vit i sibi occurrunt, non tam ratione, quàm assectuanimi sui metiatur. lib. 1. Eth.cap. 3.

venis minus idoneus sit auditor Philosophiæ moralis: nimirum, quia ameps
son 7 x t slor mpagen. Id est, imperitus
est earum actionum, in quibus civilis vita, ac societas consistit, lib. 1. Eth. cap. 3.
Actiones enim civiles versantur circa
singularia, de quibus non secundum
præcepta, sed secundum occasionem
judicandum est. lib. 2. Eth. cap. 2. Quod
certe sieri non potest, nisi ab co, qui longo rerum vsu, atque experientia, prudentiam sibi comparauit: quæ in juvenibus admodum rara est.

partes; altera communis, quæ Ethica firictiore quadam fignificatione nomi-

natur

nal

mi

Gn

ali

natur; altera specialis, quæ in Oeconomicam, & Politicam subdividitur.

Ethica non agit de moribus fingulorum hominum seorsim in certà aliqua vitæ practicæ specie; sed tradit generalia principia, ex quibus vitæ practica mores formandifunt, lib. 1. Mag. Mor. cap. I. tum in familia, quod fit in Oeconomica; tum in civitate, quod fit in Politica.

Etenim cum homo natura sua fit animal wordende, id eft, fociabile, fequitur, vitam non esse humanam, quæ non vivitur in humana societate. Vita folitaria, quam quidam fingunt, aut divina, ut belluina quædam vita eft. 0,8 più sundely & norraver, n wester stoule & Si aurupuelar, à Bierovisser, à Dios. Id est qui non potest societatem cum alijs contrahere, aut ea nonindiget, sibi abunde Sufficiens, aut fera est, aut Deus. lib. I. Pol.cap. 2.

24 Præcepta quæ in Ethica tradenda funt, ad tria capita revocari posfunt: vel enim agendum est de felicitate, vt fine totius philosophiæ mo ralis: vel de actionibus moralibus, éarumque differentiis ac principiis, de affectibus, deque voluptate ac dolore, vt de objecto: vel deniq; , de virtute, eiusque speciebus, vt & de amicitia, vt de medis, quibus ad felicitatem pervenitur.

no

G

id

a)

q

q

fi

n

## CAP. II.

De Bono in genere.

Parag. 1,

Vod est subjectum in scientiis, id est finis in Ethica, aliisque disciplinis præcepta sua ad vsum aliquem reserentibus. Debet ergo Ethica tradi methodo analytica, sumpto exordio à sino, hoc est, à selicitate. Vt autem selicitatis naturam melius assequamur, prius de bono in genere, ciusque variis speciebus, quædam præmittenda sunt.

2 Bonum dicitur quasi duonum, à duobus, quia quicquid bonum est, id

lis:

ue

15,

b-

ie i-

non nisialteri bonum esse dicitur, vt ex Boni definitione parag. 3. liquebit. Græce dicitur agasor, sao que diar bier,! id est, valde currere. Antiquitus enim ajadds erat epitheton bellatorum; ideque significabat, quod fortis, strenuus: quia pro ea, que tunc obtinebat, præliandi consuerudine, milites pedum pernicitate censebantur. Hinc apud Homerum toties, molas anis 'Aymeis. Id est, celer pedibus Achilles. Postea vox ista ad quamlibet rei præstantiam fignificandam adhibita fuit. Eodem modo a'pelà Spa' res" Apt, id eft, à Mar-x te; &, virtus à viro dicta, primum ad x fortitudinem, postea, ad quemlibet laudatum habitum fignificandum videtur adhibita. Plato a jatt derivat sin 73 aler, id est, ducere, quod nos amore sui ducat, & impetum animi ad sese moveat. Seneca Ep. 118.

3 Bonum dicitur, quicquid alicui congruum est ac conveniens : malum contra, quicquid alicui adversum est, ac repugnans. Hinc lequitur, vt bo-

num

num natura sua desiderium concitet, & amorem; milum, odium & fugam.

4 Vnaquæque res appetit bonum non quodlibet pro niscue, sed id, quod sibi bonum est : sicuti quælibet res repudiat, non quodeunque malum, sed quod sibi malum est. Atq; hoc sensu intelligendus est Aristotelès, cum bonum à posteriore définit, & masla iois). Id est, quod omnia appetunt. lib. 1. Eth.

cap. I.

Vt res variæ funt, & varius rerum appetitus; ita multiplex est formaboni,& mali. Etenim res quadam funt, que innato appetitu, fine prævia cognitione in bonum feruntur, aut à malorefugiunt : alix in bonum feruntur, & à malo refugiunt, appetitu elicito, hoc est, appetitu, qui à præcunte objectæ rei notitia excitatur atq; dirigitur. Illæ semper feruntur in id, quod revera bonum est, & refugiunt ab eo, quod tevera malum est; hæ, feruntur etiam in id, quod revera bonum non est sed videtureste; & aversantur etiam

ef

q

a

h

id, quod malum non est, sed videtur esse.

6 Hujus discriminis causa est, quòd appetitus innatus non possit à scopo aberrare: fluit enim à cujusque rei natura. At appetitus elicitus aberrare à scopo suo potest, quia à prævia rei notitià, que non rarò salsa est, movetur,

ac dirigitur.

n d t

1

Appetitus elicitus, non solum in homine, sed etiam in brutis est : verum bonum & malum, pro vt ad bruta, aut ad appetitum innatum spectat, non est huius loci: suffecerit hic considerasse, quod ad hominis appetitum pertinet. Quanquam & hoc geminum: aliud enim natura viribus respondet, aliud no nisi gratia peculiaris auxilio potest obtineri. Vnde illud naturale, hoc gratia, sive spirituale bonum appellari solet. Sed spirituale bonum Theologis relinquimus; de naturali bono nobis erit sermo.

8 Bona naturalia distribuuntur in tria genera: in bona animi, corporis,

& fortung five bona extrema.l.1. Eth.

cap. 8. & lib. 1. Mag. moral. cap. 3.

9 Bona animi sunt animo convenientes habitus, tam speculativi, quam practici, & actiones, quæ ex ils proficiscuntur; vt & voluptas, quæ istarum actionum comes est. His enim rebus animus ornatur, ac perficitur.

bur, pulchritudo: item sensuum externorum, & internorum integritas: ingenium, indoles, & id genus aliæ dotes, quæ pendent à corporis conceptable.

Rhet.cap.5.

honor, laus gloria, bona fama: item and fama: item

Nobilitas, (vt de bonis animi & corporis nihil dicam fingulatim) est dignitas familiæ, ob antiquam virtutem majorum, in posteros, legitima successi-

one

one derivatam, à principe, aut eo, qui jus habet majestatis, solenniter collata,

& certis privilegiis munita.

figmentum, sed fundamentum habet in natura. Siquidem bonis, & generosis ingest facultas quædam procreandi, quo, ad sieri potest, sibi similes, hoc est, ingenuos & saciles ad virtutem. Aristot, in fragm, de Nobil: Mores enim animi sequuntur temperamentum corporis: corpus autem ejusq; temperamentum à parentibus in liberos transfundi, vel ipsa docet experientia.

consuetudine virtus, quam à natura pendet, sæpe sit, vt, quos natura secerat ad virtutem, ii prava consuetudine ab avità vir ute samiliæ suæ degenerent. Etenim quo quis præstantiorem nactus est indolem eo deterior evadit, quum consuetudo naturam pervertit. Hinc natum est proverbium; Heroum siliy ×

noxa.

th.

6-

if-

c-

) .

-

15 Qui à majorum virtute degenerant nerant, nihil nobilitatis habent, præter opinionem, & titulum, re ipsa carent. Quod enim virtute partum est, vitiis amittitur.

16 Honor est externum signum weepplings Abens, id est, benefica opiniones quod exhibetur viro bono tanquam pramium virtutis, vt alii illius exemplo ad virtutem incitentur. Ex lib. 1.

Rhet.cap. 5. & lib. 4. Eth.cap. 3.

17 Ex qua definitione tria consequentur: I. Honorem potius in honorante esse, quam in honorato. lib. 1.
Eth.cap.5.hoc ess.pendere magis ab arbitrio honorantis, quam honorati.
II. Non deserri improbo. Quo enim improbo desertur, non honor est, sed honoris vmbra: quæ non virtuti, sed consuetudini tribuitur. III. Non deserri ab improbo. Improbus enim neque de virtute syncerè judicare potest, nec quenquam virtutis causa amare. Quod tamen necesse foret, si verum honorem alteri deserret.

18 Lausest honor qui oratione

fit,

fi

t

L

F

I

r

er

it.

is

m

es

m

]-

ı.

.

1.

-

i.

n

d

d

e

C

d

n

C

fit, aut abs in visor uixo de fagilis. Id est, oratio oftendens magnitudinem virtutis. lib.1. Rhet. cap.9. Gloria est consentiens laus bonorum de excellente virtute bene judicantium, Cic. Tusc. quast.lib.3. Eudoxía is to ind auvun moudais visoraus austria to indicantium, lib. 2 del, bona fama est, ab omnibus preditum virtute censeri, vel tale quid habere, quod omnes expetunt. lib. 2. Rhet. cap.5. Reliques bonorum externorum species percurrere non est opera pratium.

Bona animi, quia sunt in nostra potestate, magis quidem propriè bona dicuntur, quam bona corporis, aut bona externa, quæ in nostra potestate non sunt posita. lib. 1. Eth. cap. 3. Bona tamen corporis, & bona externa, and se, hoc est, natura sua bona essena proinde and se mala, quæ hisce bonis sunt opposita, vt morbus, dolor, ignominia, paupertas, ansie, apiria, sec. sirmis rationibus

potest contra Stoicos ostendi.

20 Etenim id amas bonum est, quod

quod bonum auget: vt & id and malum, quod bonum minuit. Atqui melius est, animi bonis simul, & bonis externis, quàm solis animi bonis instructum este, & cæteris bonis carere, vel
etiam malis assigi, quæ illis sunt opposita. Nam sapienti non minus bene esse,
cùm in Phalaridis tauro torretur, aut in
Nicocreontis mortario serreis pistillis
tunditur, quàm cùm in rosis ac violis
otiose philosophatur, usanopsimuala
sunt, & ussanopsimuala Stoicorum que ore
prositentur, vità resellunt.

Ptæterea, pleraque animi bona nec acquirere possumus, nec vti acquisitis si ab externorum bonorum
¿verneia penitus sumus imparati. Qui
enim tota vita æger est, aut aliorum vo
luntati emancipatus, qui possit is animum suum sapientia qui possit moribus munire? At sapientia & moribus
munitum esse, res est per se desiderabilis, etiam iis, qui nulla sua culpa impediti, has virtutes non possunt consequi-

22 Interim virtus est res adver-

**sas** 

fas

no

eff

de

m

ta

h

fa

P

q

n

sasforti animo perpeti. Verum hinc non est colligendum, res adversas non esse mala, sed potius, esse mala: siquidem fortitudo, & patientia, non nifi in

malis est occupata.

a-

e-

X-

el

e,

n is

is

e

U- 1

Quin ipfi Stoici fatentur, sanitatem, indolentiam, libertatem, divitias honores, ejulmodi res esse, quas etiana fapiens, præ morbo, dolore, servitute, paupertate, infamia debeat eligere. Atqui electio boni est. Sequitur ergo, bona externa, & bona corporis rectè ab Aristotele numerari inter ea , que amos bona sunt. lib. 5. Eth. cap. 1. & verè mála esse, que his sunt contraria.

Ex quo porro fequitur, minus esse malum, hisce bonis excidere, quam semper carvisse:nec esse infelicissimum genus infortunii (vt Boëthius existimat, lib. 2. de conf. phil. ) fuisse felicem. Minus enim malum est, quod postrema tantum vitæ parte malum est, quam quod tota vita malum est. Quòd autem lætiores fortuna relinquat, quos nunquam respexit, (ut Senecz verbis vtar)

vtar)quàm quos deseruit, id non arguit, mutatz vitz conditionem effe graviorem, sed homines secunda fortuna malè vios, agriùs tolerare adversam.

#### CAP. III.

Varia sententia de felicitate.

Parag. 1.



ON VM vel est finis, vel medium : finis appetitur propter fe, medium non nisi propter finem. lib, 1.

Mag. Mor. cap. 2. Me dium enimnon fua, fed finis bonitate, bonum eft. Vnde licet medium in se malum sit, appetiturtamen tanquam bonum, quando

finis alicujus gratia appetitur.

2 Fines alii aliis subordinantur, hoc est, alii propter alios appetuntur. In qua fubordinatione non proceditur in infinitum, sed datur vitimus aliquis finis; ad quem omnia sic referuntur, vt iple ad nullum finem viteriorem refe-Etratur.

Etenim natura nihil facit frustra aut imprudenter; cum nihil aliud fit quam ordinaria Dei potentia, quam in vniversi gubernatione exerit. Atqui appetitus boni, quem nobis indidit natura, frustra esset, si nullum bonum esset, quod fui folius gratia appeter etur, quodq; posset appetitum satiare.lib.1. Eth.cap. 1. Datur ergo vltimus aliquis finis, in quo homo potest, & debet acquiescere.

Finis, quo viterior, eo melior est, ac perfectior : quia propter quod vnu quodque appetitur, id magis appeti,ac proinde melius effe, necesse est. Vltimus ergo finis hominis erit optimus, atque adeo summum bonum. 1. 1. Eth. unoa felicitas, aus partecitados

cap.2. 0 7.

EH.

ta-

ına

vel

ur

on

on

ae

i-

ol

ır.

n

in

î-

vt

2-

t-

Summi boni cognitio usidalu Exer portu weis & Bior. Id est, magnum habent momentum ad degendam vitam. lib.1. Eth. cap. 1. Summo enim bono, ac fine constituto, omnia constituta sunt; juventa via vitæ est, confirmatioq; omnium officiorum. Cic.l, g. Acad.queft.

B 2 Omnes

Omnes homines vnanimi confenfu fummum bonum vocant Eusayu. viar, pareseroudr, con xiar, felicitatem, ac beatitudinem. Eusumoria vox est composita ex eu & Su'uw, id est, damon, geniw. Eam Aristoteles dugolar ng du mgagian interpretatur. lib. 1. Eth. cap. 4. 6 8. quia scilicet की कर देने, हो की कर कड़बेरीसर, id est, bene vivendo, o bene agendo, homines dæmonibus assimilantur, & om de N' 20), a madaralisor). Id est, quantum fieri potest immortalitatem cosequuntur. Marseloude dicitur soo to pastoa zaiger. Idest, maxime gaudere, quia felicitas cum gaudio conjuncta est. lib. 7. Ethic. cap. 11. Eun xia videtur in rai no il τη ενθαμοτία, η είχυς. Id eft, aut idem effe, quod felicitas, aut parum ab ea discrepare,lib.2. Physic.cap.6. idque, vel quia vulgus in fortunæ bonis felicitatem ponit, vel quia fe'icitas sine fortunæ bonisnemini obtingit.

7 Quid rei felicitas sit, in eo valdè semper dissensum est; non solum inter Philosophos, sed etiam inter vulgus, vt

nulla

1

١

con-

uua.

om-

eni-

58

Her.

ho-

8000

tum

tur.

ery.

itas

(13

Se,

pauia

em

næ

dè

ter

vt lla

nulla in re magis. Atque hoc liquet & Al Clar, id eft, ex vita conditione ac ftudys, quæ certè sunt diversissima. lib.1. Eth.cap. 5. In eo enim vnusquisq; ponere felicitatem judicandus eft, quod maxime affectat, ac consequi annititur; & ad quod reliqua omnia refert, quæcunque præter illud expetit. Atqui plerique in eo omne studium ponunt, vt eam rem consequantur, quam vitæ fuz judicant esse convenientissimam. Vndeetiam mutata conditione vita. cumstudiis mutant de felicitate sententiam : & qui sani, felicitatem collocabant in divitiis, iidem ægri, fanitatem præferunt divitiis. lib. I. Eth. cap. 4. Ex quo planè sequitur non posse ex alia re certius innotescere, quam quisq; habet de summo bono sententiam, qua ex studiis & conditione vita.

8 Omnes de selicitate sententias enumerare, non suerit opera pretium: suffecerit recensuisse mis udassa immae
Lious, hoc est, qua cateris vulgationes funt, aut aliqua rationis similitudine ni-

B. 3

niti

niti videntur. Atq; hæ sunt duorum generum : alii enim felicitatem ponunt in bonis obviis,ac manifestis;alsi,in obscuris, & à communi vita remotis .lib. 1

Eth, cap. 4.

ponunt, quadripartiti sunt: tot enim sunt vitæ genera univer ogskyorla, id est qua maxime excellunt. At que horum si ul ogse ogslinol, id est, homines abiesti as viles, (quales sunt ii qui ferendis oneribus victum quærunt) felicitatem ponunt in divitiis, vt di zenualismol: vel in voluptate corporea, vt di amonoment. Oi nægles ve, id est, homines eligatiores, at a ingenuarum artium studio politi, felicitatem in honore, aut virtute consistent aut in contemplatione rerum, vt is sementant. Lib. 1. Eth. cap. 7.

tas. Primo, quia è si De zenualistate, cleates ris èsi. Id est, vita, qua in pecunia quarenda studio consumitur, violenta est, the latrocinium sapit. lib. 1. Eth. cap. 5. Di-

vitiæ

n

(

vitiz enim, szpe injuste, semperanxie quaruntur, & Curamaiore metug, ser-vantur. Deinde, quia divitiz sunt in numero bonorum vtilium, qua non sui sed aliorum gratia expetuntur. lib. z

Etb.cap.5.

rum

unt

ob.

tem nim

l est

i ac

eri-

-00

lin

iti.

n-

12-

vt

1-

1.

iæ 7,

i-

x

licitatem ponunt, vitam eligunt pecude quàm homine digniorem. Animum enim (quasola parte homines sumus) corporiemancipant, mentemque nunquam supra sensus attollunt. Atqui selicitas est homini peculiaris, ac propria: non est ergo in corporeis voluptatibus quarenda. lib. 1. Eth. cap. 5.

felicitatem collocavit, lib. 10. Eth. cap. 2 \* Eumque secutus Epicurus: sed alia plane mente. Non enim eas voluptates intelligunt, quæ sunt sitæ de sandaves, id est, in gustu at á, ingluvie; sed quas de quas de causas e de causas e de causas e de causas perserutatur, cur qua á, eligenda ant sugienda sunt, suppeditat, quæque B 4

funt ab honesta vita inseparabiles. Sic ipse sese interpretatur Epicurus Epist. ad Menecaum apud Diogen. Laert. in vua Epicuri. Quanquam alii aliter Epscuri sententiam interpretantur.

intolerabilis, vt est illa vulgi; non tamen satis accurate selicitate exprimit. Nam voluptas boni affectio potius est, aut comes boni fruitionem necessario consequens, quam ipsum bonum. Neque enim bonum expetitur propter voluptatem, sed voluptas ex boni expetiti fruitione nascitur, se rixos san prio circa, cum selicitas sit bonum propter se, sequitur, non esse sitam in voluptate, sed voluptatem ex ca nasci,

nore, aut virtute felicitatem ponentium, sie refellitur. Honor est im oraciongirri, id est, insirmius quid, minus g, stabile, quàm vt homines possit efficere selices. Honor enim in honorante poti-

ùs

. Sic

pift.

t. in

: E-

lem

ta-

nit.

eft,

riò

VC-

ter

oe-

vó.

1H-

10-

ter

te,

0-

ti-

72-

a-

e-

i-

is

X,

usest, quam in honorato: at felicitas oine ov to x Suozaaigetor, id est, proprium quid est, & eiusmodi, quod non facile potest eripi.lib.1. Eth. cap. 5. Deinde felicitatem omnes expetunt propter fe; honorem, vel vt lignum & wmalias, ideft, benevolentia, aliorum erga se, lib. 8. Eth. cap. 8. vel vt argumentum suæ virtutis: scilicet, ira msevonor éauxo a ja 385 %). Idelt, vi credant ipsise bonos esse. lib. 1. Eth. cap. 5. Kai ira Belaiwowon 7 inniav ? रेड्रिक क्टा का की नम् नायम , ws नमें की Aspirlar ugiou. Id est, vt in ca opinione, quam ipsi habent de seipsis consirmentur honore sibi delato, veluti si illi, qui houorem deferunt, id conceptie verbis testarentur, lib. 8. Eth.cap. 8.

15 Ex quibus sequitur, virtutem esse præstantiorem honore, etiam politicorum judicio (siquidem sibi consentiunt) eamque videri potius vltimum esse sinem civilis vitæ. Sed ne virtus quidem ad felicitatem sussicit. Potest enim is, qui virtute præditus est, tota vira a recellar, i sed retrois ranomalar

B 5

77

0

1

t

praterea maximis in malis, ac calamitatibus versari: quæ sane vita longè abest à felicitate, lib. 1. Eth. cap. 5. His adde, habitus non sui sed actionum suarum gratia parari. lib. 1. Eth. cap. 8. Non potest ergo virtutis habitus esse summum bonum.

16 Hze sententia vulgo tribuitur Stoicis, sed non scio, an latis considerate. Non enim ii fuisse videntur Stoici, qui putarint virtutis habitum ad felicitatem sufficere; act onem non requiri. Beatan enim vitam illi ¿wodoy far vocant: (Cicero lib. 3. de finibus Convenientiam vertit. ) Ομολιδεμένος ζάν, id est, convenienter vivere, interpretantur 20θ' ένα λόρν ζην,id eft, vitam vivere sibi per omnia consentientem : quod certe nihil est aliud, quam secundum virtutem vivere. Vita enim in virtute sibi potest consentire, non in vitiis; quia virtus amera porondis, ideft, res fim-, plex at g, vniformis : vitium, anner i weaven No, id est, res infinita, ac multiformis

ta.

ab.

ua-

m-

tur

raici,

ciiri.

0-

id

ur

te

1-1

bi ia

3-

z'

is

mis.lib. I.Eth.cap. 6. & 1.2. Mag. Mor. c. 25. Alii beate vivere definiunt (7) δμολοίκμένως, à ακολέθως το φύσι. Id eft, vivere convenienter natura, quod ipfi interpretantur, ral' aperlu (iv, id eft, fecundum virtutem vivere, ovosos nomine,vel humanam naturam intelligentes, quæ recta ratio eft; vel # 3.de eis ou-Car cu ape mos peloropa Corles. Ideft, Dei nomen in nomen natura decore transmutantes. Nam certè, quid est aliud viveresecundum recta rationis dictamen, aut secundum Deilegem, quam Deus in howinum animis expressit, quam vivere secundum virtutem? Ex quibus liquet, Stoicos non in nudo virtutis habitu fed in virtutis exercitio felicitatem collocaffe. Vid.bac dore Diog. Laert.in vit. Zenor. Clom: Alex.1.2. Strom. Stob meclog. Ethide expet. & fug.

te felicitatem constituunt, non actionem virtutis, sed corporis, & fortuna bona, qua ipsi inter bona non numerant, à felicitate secludunt; & in eo à

Peripateticis

Peripateticis dissentiunt: quam recte, en sequentibus rationibus liquebit.

demonstravimus, bona corporis, & fortunæ, verè bona esse. Quod si hæc bona felicitate non continentur, felicitas erit bonum σωαειδμέμβρον. Cum bonis enim corporis ac fortunæ numerari, erorung; accessione augeri poterit; siquidem bonum boni σωαριδμεμένε, quamvis minimi, accessione augetur. At selicitas, cùm sit summum quid, & optimum, augeri non potest. Nullum ergo datur bonum, quod felicitate non continetur, lib. 1. Eth. cap, 7. lib. 1. Mag. Mor. cap. 2.

hominisanimum, fed hominem beare debet omni ex parter quia felicem esse, idem est quod zu zin, id e. bene vivere. At vita humana non in solius animi, sed in totius hominis vigore posita est. Is ergo beate vivet, qui non secundum animum tantum, sed & secundum corpus bene vivit: quod certe sine corpo-

ris

ris

nis

Pla

601

bo

te

qu

cus

re;

no

qu

po

m

ti

W

ni

ne

ti

V

n

li

ris & fortunæ bonis fieri non potest.

nis substantiam non pertinere; sed, vt Plato voluit, hominem esse animam corpore vtentem: nihilominus erunt bona corporis, & fortunæ, cum felicitate coniungenda. Nam felicitas esse nequit fine animi auregela, sed animus cumparles non potest in vitioso corpo. re; nifi forte, & fatuis, & phreneticis non minus via pateat ad felicitatem, quàm iis, quibus est mens sana in corpore sano. Ea quidem mala animi v. fum non tollunt, qualia funt paupertas; morbus, dolor, & id genus alia, conftanti animo proferre pulchrum eft, si ea no voluntas accersit, sed necessitas imponit; melius tamen est, animum ab hac necessitate liberum, sibi, & suis vacare.

Qui felicitatem in contemplatione ponunt, quales sunt ii, qui vitam vivunt speculativam, à veritate quidem non aberrant; sed non omnem veritaté efferunt. Est enim contemplatio ad felicitatem necessaria, sed non sufficit, O-

porter

portet enim virum beatum, i péror 31wenlinde il 7 ortun, and il meazlinde ill
Adoplar. Id est, non solum spectare qua
sunt, sed facere qua facienda sunt. Plut. l.
2. de placitis Philos. Natura homines
hominibus arctissima lege conjunxit
mutuorum officiorum: hanclegem dissolvunt, ipsamq; humanitatem exeunt,
quicunq: vitæ societati tese eximunt,
vitamq; speculativam sic amplectuntur, vt deserant civilem.

22 Superest sententia Platon's, felicitatem non in bonis obviis, sed in re-+ bus abstrusis collocantis, nempe in idea boni. Platoenim existimavit (vt author eft Aristoteles ) maeg ra moda rau ra e ja-Sà बेमर् गा प्रति वर्णने ही), है हो नहें के नहें दिल बांगार्व दिन गरें हों) बंद्रवीय है है नवें अब एडीवह दूर्वनra is sada isse. Id est, prater singularia bac bona, alind quiddam esfe, quod per se bonum est, & cansahis omnibus, quod bona fint, sive cuius participatione reliqua bona funt.lib.1. Eth.cap.4. & lib. . . Mag. Mor.cap. 1. Atque hoe bonum ain alafir,ipfum bonum,& ideam boni appel-Quod lat. 23

Sub as ide

lex

klu lii.

In pa

fia no at po

m

t

1.

S

,

Quod si Plato per Ideas intellexit, eguenusra, of ortor, is upercom ir ages, id est, naturas seorsim à rebus subsistentes, Aristoteles non solum ideas solide refutavit, sed etiam ostendit, etsi darentur idez, perperam tamen in idea boni felicitatem constitui. Nam דם צשפובלו מנידם ושם מנידם, צדו שפתולם, בדו nillor iser aropora. Id eft, id quod ab aliis secunitum est, ac per se subsistit, non cadit sub actionem humanam, neg, ab homine comparari potest lib. 1. Eth. cap.6. Imò ne cognitionem quidem boni separati quicquam conferre ad ea bona consequenda, que sunt in nostra potestate. lib. 1. Eth. cap. 6. Actiones enim nostræ in fingularibus funt occuptaæ,& ab occasione ac circumflantiis earum pendet bonitas. lib. 2. Eth. cap. 2. vt dari non posit, vnum aliquod, atque immutabile noffrarum actionum mestaffμα, quod femper in actionibus nostris imitemur. lib. 2. Ethic.cap.6.

24 Verum Platonici aliter sententiam præceptoris sui de ideis, deq; felicitate

21

d

1

fi

citate interpretantur. Alcinous platonem per Ideas intellexisse docet vonoeis A Dis alaries Te ja montas. Ideft , notiones Dei eternas, at g, in seipsis perfect as. cap. 9. de doctr. Platon. & felicitatem pofuiffe & דה בישור אנו של לבספום עם מפשידם מי-pevou. av ris . Id est, in primi boni scientia ac contemplatione, quod quis Deum, & primam mentem recle appellaverit. cap. 27. Plutarchus Ideas Platonis definit, solas acoupatus, en mis vonpare i tais par moiais ve des vossaoas. Id eft, substatias corporis expertes in mente, & cogitationibus Dei subsistentes.lib.1.de placitis Philo.cap. 3. & 10. Hac de ideis sententia est pulcherrima; de felicitate, plane divina. Verumtamen, quiashic agimus de felicitate hominis, etiam in hae vità, fie in contemplatione primi boni constituenda est felicitas, vt'ea à felicitate non sejungantur, quæ faciunt ad vitam civilem commodè transigendam: tum ob rationes contra Stoicos allatas, tum quia humana natura non cft

Est aulaguns mede to beween and fourds conuspias. Id est, sufficiens ad contemplan. dum, sine extornorum bonorum copia.lib. 10.Eth.cap. 8.

## CAP. IV.

Vera sententia de felicitate. humana.

## Parag. 1.

) .

12

0-

us.

0-2-0-

¥-

n,

t. i-

is

.

1-

1-

is

2,

1-

n

i

à

t

.

5

Xaminatis aliorum de humana felicitate fententiis, superest, vt quid defelicitate fentiendum fit, wrdezdasevés delineemus.

2 Felicitatem omnes arbitrantur efferem optimam, perfectissimam, & avlagusarla, atq; adeo tale quid, quod planè expleat nominis appetitum, ita quidem, vt, qui felix est, nihil boni posfit defiderare. lib. 1. Eth. cap. 7. 6 lib. 1. Mag. Mor.c.2.

Ex quo sequitur felicitatem nó esse positam in vno genere bonorum,

Ced.

fed esse aggregatum quid ex pluribus bonis simul concurrentibus, lib. 1. Mag Mor.cap. 2. Vt bene Boethius felicitatem definiverit, Statum omnium bonorum aggregatione perfectum. lib. 3. de cons. Phil.

na

eft

Et

ha

in

lib

cu

tei

tia

be

ve

fut

am

lic

dif

Id

la

N

mi

Me

4 Cum ergo selicitas summum bonum esse dicitur, non hoc solum dicitur, felicitatem esse positam in eo bono, quod inter omnia bona maximum ess; sed quod ita persectum est, vt nullius boni accessione possit augeri. lib.1. Eth.

cap.7. & lib. 1. Mag. Mer.cap. 2.

s Sicuti bona alia alijs majora sunt ita non omnia æquè necessaria sunt ad felicitatem: quædam enim ad felicitatem pertinent as were, queda as anglo essentiam constituunt, ista consequuntur, hæc faciunt folum ad felicitatis integritatem.

jus actiones, sunt migrat de Mapurlas. lib.
1. Eth. cap. 10. Felicitatis enim essentia
2 urion posta estin habitu virtutis;

2 2 2 rein, in operatione. lib. 1. Eth.c. 8.

Voluptas animi, quæ ex virtute nascitur, & conscientià recte factorum, est felicitatis rin & compusion. lib. 10. Eth.cap.4. Vita enim beata voluptatem habet inclusam in seipsai, non autem ea indiget, os reialo, id est, ve appendice. lib. 1. Eth. c. 8.

4

-

;

5 .

t

d

.

S

,

a

8 Bona corporis, & Fortuna, lecundariò tantum pertinent ad felicitaten: non enim faciunt ad illius essentiam, sed ad integritatem. Vita enim beata illis indiget, vel vt instrumentis, vel vt ornamentis. Sanitas, robur, fenfuum vigor, ingenium, indoles libertas, amici, divitiz, &c. funt instrumenta felicitatis. Impossibile enim est, aut certe difficile ra sa a meirle a populure bem. Id eft, vi praclaras res gerat is ; cui nulla facultates suppetunt. lib.1, Eth.cap.8. Nobilitas, honor, laus, gloria, bona fama, pulohritudo, d nuria, &c. funt felicitatis ornamenta. 2 38 mosm swemmes-मलें कह्मार में में द्वींगाड बेंग्सी स्वर्त में कान-Sala yllye ). Idelt, hac enim ornamento (uni

funt natura sua, & eorum vsus est bonus lib. 1. Eth. cap. 10. Si quis his bonis destituatur, in est marvi eo de quorinos. Id est, non est ei facile felicitatem consegui. Felicitatis enim splendor in eo obscuratur atq; inquinatur. lib. 1. Eth. cap. 8.

9 Felicitas est porquir 71 x pundapos dueraconov. Id eft, firmum quid, ac prope immurabile.lib.1. Eth.cap. 10. Firmitatem habet à virtute, ea enim humanorum bonorum est stabilissimusu; vt etiam ipsas scientias vincat stabilitate. Nã non modò non potest eripi invitis, sed nec oblivione amitti da rd ovexisala Spr en auth mi managles. Id est, quia beati in ea indesinenter vivunt. lib.1. Eth. cap. 10. Cum ergo in virtute confistat essentia felicitatis, sequitur, neminem posse fieri miserum, licet multis, & maximis corporis, & fortunæ malis vrgeatur, quamdiu virrutem fervat, atque ita se gerit, vt nihil committat viro bono indignum. Vir bonus enim vtramque fortunam piper dynuivos, id eft, fert deenter n'in की जिंदा कारी का बसे महबंदीस की

va-

ta ta

tu

ec

est est

ta 10

eit bo

fel Si an cu

mi

ter

de 887 25

ł,

Ir

6

e

-

1-

i-

ã

d

a

.

5.

it

n

-2

1-

2

0

16

.

1

1-

tunt, facit optimum.lib.1. Eth. c.10.

to Etsi autem mutatio bonorum corporis ac fortuna, non auferat felicitatis essentiam, detrabit tamen integritatem. Mala enim his bonis oppolita, Brices, i rumaire) to marigion, rumais te Stroiger n'eurodise minais erepseiais. Id est, vitam beatam in angustias redigunt, & corrumpunt, & dolores inferunt, multasá, actiones impediunt. lib.1. Eth.cap. 10. Quemadmodum autem abscissa manus non tollit humanitatem, led faeit hominem mutilum;ita etiam, fi quis bonis corporis, & fortunæ destitutus, exterum sit vir bonus, non definet esse felix, sed felix erit felicitate mutilata. Si cui autem corporis, & fortunæ mala, animi constantiam, aliasve virtutes excutiant, non tantum felicitati integritatem detrahunt, sed & ejus essentiam minuunt.

11 Quum Aristoteles felicitatem definit, ενέρξαν ψυχῦς λοξικῶς χτ των αξετίω αξίς ων η τελειστάτων εν βίω τελείω.

N

p

fe

c.

6

V

GI

m

ti

na

ru

N

fe

ci

2

ha

tr

in

in

pr

tu

id est, operationem anima rationalis secundum optimam & perfectissimam virtutem in vita perfecta, lib.1. Eth.cap. 7. folam effentiam felicitatis exprimit: quæ ad integritatem spectant, sequenti cap addit. Per vitam perfectam intelligit vitam hominis adulti, in virtute jam justo tempore transactam, ut innuat, neque puerum posse felicitatem consequi, nec adultum brevi tempore ad felicitatem pervenire. Quoniam enim felicitas perfectum bonum eit, debet x. effe in redeie, id est, in eo, quod perfectum est, Ergo non erit in puero, sed in viro; quoniam non puer, sed vir perfectus est: neque in tempore imperfecto, sed in perfecto. tale autem est tempus totius humanæ vitæ.lib.2. Mag. Mor.cap.4 & lib.2. Eud.cap.1. Nam vt vna hirun. do non facit ver, sie neque dies vnus, neque exiguum tempus efficit felicitatem.lib.1. Eth. cap. 7.

12 Nectmen---

Ultima semper (vt voluit Solon)

Expectanda dies kumini est, vinemo
beatus

Ante

-

7.

t: ti

i-

te

U-

n-

be

m

et

1995

0;

us

ed ti-

.4

n.

us,

2010

te

Ante obitum dici supremag, funera

Nam si quis, cum diem suum obiit, diei potest susse felix, quidni potuerit diei selix esse, antequam obiret. lib.1. Ethic. c.10. Etenim rerum humanarum mutabilitas non sacit mutabilem, nec conversio tollit selicitatem: nedum, vt possit essere, vt desinat selix suisse, qui semel suit selix.

r? Felicitas dividitur in speculativam & practicam. Nam ad duo nos natura genuit, ad contemplationem rerum, & ad actiones. Seneca de otio sap. Non sunt autem hæ species felicitatis, sed partes, ex quibus vna hominis felicitas constituitur. Non enim vel suesa Al o son nor homo in hac vita perfecte beatus efficitur, sed vetraque simul juncta.

14 Felicitas speculativa consistit in optima, ac persectissima virtutum intellectualium, nempe in iapientia: practica, in optima ac persectissima virtutum moralium, nempe in iustitia vni-

versali

versali. Et quia vniversalis justitia omnes virtutes morales suo ambitu complectitur, nemo practicam felicitatem consequitur, nisi qui omnes virtutes morales prudentiz benesicio, qua illa inter se connectuntur, suerit consequutus.

plari res necessarias, & inter eas pracipuè Deum. Reliqua enim entia sunt veluti gradus, quibus hominis animus ad Dei contemplationem subvehitur. Nam 76 20050 786 862. id est, quod de Deo naturaliter cognoscipotest, in crea-

turis expressum est. Rom. 1.

16 Contemplatio Deimon confiflit in superficiaria quadam opinione de illius naturà, proprietatibus, ac providentia; sed in sirmissima, atque essicacissima quadam persuasione: cujus vis non in sola mente hæret, sed ad voluntatem etiam penetrat. Nam qui Deum novit sincera & ab assectibus purgata mente, sieri non potest, vt is Deum pio, ac religioso amore non prosequatur.

17 Igitur

n

V

n

217

ni

qu

aff

2

ıt

15

r.

le

1-

i-

ae

)-

a-

is

1-

m

ta

0,

ur

daire ale

Igitur sapient ia hominem gemino vinculo cum Deo conjungit; Cognitione, & Amore Per cognitionem homo Deo assimilatur, ac quodammodo amoses) soor swaler arepaine seine usiens un Talax er. Id eft, Deus fit, quantum quidem fiers potest, vt homo fiat particeps divina fortis, ac conditionis. Hier. in commad Aurea, Carm. Pythag. Anima enim intelligendo fit omnia, lib. 3. de Anim.cap. 4. Per amorem tam arctè cumDeo vnitur, vt non in fe, sed in Deo vivere, ac vigere videatur. Siquidem animus non tam est vbi animat, quam vbi amat. Ex amore nascitur fiducia in Deum, animique gratitudo, & patientia in rebus adversis.

18 Ad divinam hanc sapientiam nemo potest pervenire, nisicujus animum virtus moralis expurgavit sa the sanimum virtus moralis expurgavit sa the sanimum virtus moralis expurgavit sa the sanimum virtus moralis expurgavit sanitar affectioni contraria. Quamdiu enim homo sensuum arbitrio potius, quam ratione vivit, & brutorum instar affectibus suis servit, nunquam mentem

C

à rebus sensibilibus ad Deum attollit: aut si fortè de Deo, velut aliud agendo, in cura rerum humanarum cogitat, put-Tais? is Tols Danoliousis auriideft, evanefest in suis cogitationibus, Rom, cap. 1. affectibus mentem suo pondere deprimentibus, & veluti trabali clavo corpori affigentibus. Etenim fumma vanitas eft, & perniciolissima quadam ignorantia, arbitrari plus studii, curaq; humanis rebus, quam Deo impendendu este. Hâc vanitate atq; ignorantia laborant, qui vi didioi pantor à no xòpe mesorys Ci. Id eft , qui sensibus magis quamrationi attendent. Quorum douis-Too me Marid eft, Stolidum cor, affectuu caligo obscuravit. Rom.cap.1.

hominis ad divinam hanc fapientiam præparat, ita vicissim hæc sapientia virtutes auget. Quo enim quisq; Deum cognoscit penitius, diligit ardentiùs, & colit religiosius, eo omnia officiorum genera præstat accuratiùs, que sibi queque aliis hominibus debet ex virtutis

præscripto

h

f

:

0,

-3

1-

T .

i-

r-

i-

0-

11-

lű

0-

W

ris

uũ

ım

m

ir-

ım

80

m

ię-

tis

oto

præscripto. Qui enim Deum diligunt, non solum virtutem colunt quia id honestum est, sed etiam quia id Deo gratum este sciunt, atque acceptum.

20 Etfi autem agendo & contemplando ad felicitarem perveniatur;magis tamen ad felicitatem facit contemplatio, quam praxis; fapientia, quam virtus moralis. Etenim contemplatio est operatio perfectishmæ facultatis in homine, nempe mentis, habetque prastantissimum objectum, nempe Deum. Prætereà sapientia voluptates habet fynceriores, & stabiliores, quam virtus moralis. Denique rd auraprès, 2 20 x assndv, n' arpulor, id est, à se dependere, quietam ac defatigationis expertem esse, aliaque omnia, que felicitati folent tribui fapientiæ magis conveniunt, vitæq; speculativæ, quam virtute morali, aus iutæ practicalib.10. Eth.cap.7.

Telicitas practica est felicitas το ωθίτε, id est, totius hominis: selicitas speculativa est χωυσμέτι, i. e., anima, vel à corpore separatæ, vel corpore vientis προς μέδος το χεία, non abutentis, προς

C 2

citas practica hujus tantum vitæ sit, speculativa etiam suturæ & quidem maximè. Etenim in sutura vita nullis perturbationibus locus erit, nullisve commerciis, quæ virtute morali dirigenda sint, anima secundum omnes suasfacultates in solo Deo occupata.

22 Felicitas speculativa in hâc vita admodum exigua est,& ferè nulla, in iis qui solam naturam sequuntur ducem. Vis enim anima à sensuum obje. Etis ad res corporeas distrahitur, & in earum cura defigitur, vt in divinis occupata, definat in vanas speculationes, que voluntatem non afficient. Atque hoc non in improbis solum contingit, sed etiam in iis, qui morales virtutes colunt non negligenter. Cum enim Deus lucem inhabitet a poorlor, id eft, inaccessam, Timot.6. nemo potest ad eum accedere, cujus mentem supernaturale lumen gratiæ, क्षानिर्देश्य अते में स्वाप्ते हैं pom, id eft, descendens à patre luminum non illustravit.

a Vb

111

hu

qi

lig

ci

**fu** 

pi

tu

fee

ftr

id

i

te

Di

id

D

Te

De

tu

lin

gil

li-

it,

m

lis

ve

riu-

vi.

in

u-

ie-

e-

u-

es,

ue

it,

tes

e-

in-

ale

5 7

um

Vbi autem mens divinitùs illuminata agnoscit, quàm nihili sint res humana, & quàm minime deceat, imò quam non expediat, pra iis, Deum negligere, ejusque curam abjicere, tum incipit sese ad Deum convertere, eumque supra omnia amare, ac colere; sed incipit tantum. Nam quia in hac vita gratuitum hoe lumen nemini obtingit perfecte, vt etiam ii, qui cateris magis illyftrati funt, fateantur, fe Deum in piges, id eft, ex parte tantum, veluti di iniale er asvisuals, id est, per speculu in anigman te cognolcere, 1. Cor. 13. lequitur etiam Dei amorem imperfectum esse. At in futura vita, vbi rd in useus naraginohor? id est, id, quod ex parte est abolebitur, Deum videbimus ficuti est, actoum πεδε πεύσωπον, id eft, facie ad faciem. Deum etiam amabimus vnice, & quantum potest fieri maxime.

24 Verum enim vero ad tam sublimem felicitatis gradum non pertingit philosophia. Ea enim intra natura limites sese continer; supernaturale lu-

C 3

men

men non agnoscit. Et licet statuere posfit hominis felicitatem, non folum in exercitio virtutum moralium, sed etiam in hominis, cum Deo conjunctione, hoc eft,in Dei cognitione, & amore, & quidem præcipuè consistere; viam tamen indicare non potest, quâ ad Deum earur. Via, quaad Deum, ac proinde ad vitam , & felicitatem æternam itur,eft Christus, Ioan. 14. v.6. Christus nonnisi ex Evangelio innotescit : Ethnicis, qui ex Philosophia felicitatem quarunt, Christus est stultitia; Iudzis, qui ex lege fervari volunt, scandalum; rois xxvrois, id est, vocatis, fapientia ac pote n -tia Dei ad falutem. T. Corinth. T. Rom. T. His ergo rebus Theologiæ relictis, phi-Iosophis experiundun est, quà vià, & quousque ratio humana possit ad felicitatem eniti. Viam ad felicitatem speculativam delineat philosophia specu lativa, præsertim Metaphysica, de qua alias: nune videndun est quonodo perveniatur ad felicitatem Practicam ac civilem.

CAP.

n

## CAP. V.

De eo, quod invitum, ac spontaneum est.

Parag. 1,

T autem intelligatur, quibus mediis ad eam felicitatis partem dicam, an gradum, qui felicitas civilis dicitur, perveniatur, quam

Ethica consequi annititur, prius agendum est de actionibus humanis, & affectibus, item de voluptate ac dolore, qua sunt actionum, & affect num comites (quod secundo loco proposuimus) tanquam de materia Philosophia moralis, vt qua in actionibus, & affectibus, ac proinde in voluptate ac dolore dirigendis, ac moderandis occupata est lib.2, Eth. cap. 2. Qui enim agit id quod decet, iisque animi affectibus concitatur, & co modo, quo decet, quique iis rebus gauder, ac dolet, quibus gauden.

dum ac dolendum oft, næ ille felicitatem civilem confecutuseft.

2 Actionum humanarum disserentiæ sunt 70 å né osor 2, 70 å né Cior, id est, invitum & spontaneum. Etenim vel laus, vel vituperium, vel præmium, vel pæna 70 å né Cior sequitur. Ex quo esticitur, non esse prætereundam doctrinam de ridnesse 2 å neose id est, de eo quod invitum ac spontaneum est, morum Philosophiam aggresses. Lib. 3. Eth. cap. 1.

3 Invitum dicitur bifariam; vi Biq n di alvoiar promuer, Id est, quod per vim aut per ignorantiam fit.lib. 3. Eth. cap. 1.

4 Vis, vt definiunt I. Cti est majoris rei impetus, qui repelli non potest. The eo quod metus causa gestum est. lib, 2. Eadem vocatur necessitas, quia necessariò agit, aut patitur, quisquis vi ad agendum aut patiendum impellitur.

y Violentum est & i agy i egwert musim im, i f undir ou psaine) i meatlur ni a magur. Id est, cuius principium ex-

tra

tia

Et

ide

def

eur

tiv

qu

mo

gir

ad

du

had

033

on

lun

tur

no

am

COI

CU

ebi

illu

trase, at g, eiusmodi, nibil vt adiumenti adserat is, qui agit, aut patitur. lib. 3.

Eth.cap. 1.

d

1

1

a

4

6 Qui vi cogitur, patitur. Quòd idem dicitur agere in tradita violenti definitione, ideo spectat, vt innuatur, eum, qui cogitur eo adigi, vt instrumeti vicem subeat ad illud patrandum, ad quod sal' inciar iqulm, id est, proprio motu, nihil confert. Etenim corpus cogi potest; voluntas vt consentiat in id, ad quod corpus cogitur, nulla vi adduci potest. Nam si voluntas consentit, hactenus non c gitur. Vnde sequitur, omnem necessitatem humanarum actionum quæ à vi est, contrariam esse voluntati.

7 Invitum per ignorantiam dicitur, cum ignorantia est causa actionis,
non aliud quippiam, quod ignorantiam induxit; putà affectus aliquis; aut
corporis, vt ebrietas; aut animi, vt ira,
cupiditas. Qui enim aliquidirati, aut
ebrii committunt, ignorantes quidem
illud committunt, sed non per igno-

C 5 rantian

rantiam. In illorum enim potestate erat, ista ignorantia non!laborare. lik.3. Eth. cap.1.

a

fi

nb

u

T

8 Cum autem non omnis ignorantia actionem invitam faciat, paulò distinctius de ignorantia agendum est. Ac primo distribuenda est ignorantia in theoreticam & practicam. Ignorantia theoretica dicitur, cum ignoratur an quid, aut qualis res sit, practica, cum ignoratur vtrum bona sit an mala.

9 Ignorantia speculativa, sic hæret in intellectu, vt eius vis ad appetitum, actionesve morales non transeat, nisi quatenus conjunctam habet ignorantiam practicam. Ex quo sequitur, zò a-assur non ex theoretica, sed ex practi-

ca tantum ignorantia pendere.

Io Ignorantia practica alia est è si mongéou, alia of si me se si me se si montaria, in qui bus co circa que versatur atto. Ta na s' inasa Aristoteli sunt, que Rhetores vocant ocusaturs, id est, circumstantias in singulis actionibus

3.

0-

ò

A.

12

n-

an

m

et

n,

ifi

1.

.

i-

4

1-

Z

actionibus hæ ferè considerandæ sunt:

ns, n, nvi, sel ri, svena rivo, nos; quibus &
adde, ne, g one. Quæ omnes hoc versiculo comprehenduntur, Ouis, quid, vbi,
quibus auxiliis, cur, quomodo, quando: Id
est, persona agens, & patiens, sive objectum, locus, instrumentum, sinis, modus, & tempus. Inter quas præcipuæ
sunt obiectum, & sinis, lib. 3. Eth. cap. 1.

moralium actionum discrimen, hocest, bonitas ac malitia moralis, atque vtriusque gradus: ac proinde & gradus præmiorum, ac pænarum, quæ nostris actionibus debentur: vt ctiam I.Cti do-

cent, ff.de pænis lib. 16. Parag. 1.

12 Ignorantia is συμφίσει vel est πε καθίλε, vel πε συμφίρει . Ignorantia πε καθίλε dicitur, quæ committitur in rebusabsolute judicandis; veluti cum quis bonum absolute putat esse malum, vel contra. Ignorantia πε συφίρον . est ea, quæ committitur, in rerum comparatione: veluti, cum quis quod bonum esse novit, rei malæ, aut minus bonæ postponit

postponit: aut quod novit esse malum, rei bonæ, aut minus malæ præfert.

terdum theoretica ignorantia conjun-Aa est, interdum non est conjuncta: cójuncta est in iis, qui dostrinam de moribus, legelq; vivendi, non tantum vt pravas contemnunt, sed & salsas, & iniquas este judicant. Conjuncta non est in iis, qui doctrinam morum, legesque, quarum veritatem, æquitatemque agnoscunt, notitià scilicet theoreticà, asfectuum casigine excacari, cotemnunt, & tanquan si pravæ sint, rejiciunt, obignorantiam practicam.

14 I.Ctis ignorantia dividitur in ignorantiam juris & in ignorantiam facti ff. de ig. In. & facti. 1. Ius aliud naturale est, aliud legale. lib. 5. Eth. 1. Ius naturale, est jus vniversale: jus legale, est jus particulare: I. Cti civile vocant. Ignorantia juris vniversalis pertinet ad ignorantiam i nassax; ignorantia juris particularis, vt & ignorantia facti, ad ignorantiam circumstantia facti, ad ignorantiam circumstantiam circumstantia

tiarunt.

t

,

)

1.

1

tiarum ignorantia os ovupses? 3 à I.

Ignorantia de mesupés q non est causa ra anuois, and f mox Ineia, id est, invite sed vity. Nam & ipla peccatum est, & per eam homines zaxol zivovras, idest, improbi fiunt lib. 3. Eth. cap. 1. Ii enim qui plane improbi funt, vt inremperantes, laborant ignorantia 78 1836/As: qui ex parte tantum mali funt, vt incontinentes, peccant ignorantia 78 mu. osegvi . Peecata illa horrenda, que committuntur in Spiritum S. oriuntur ex ignorantia illa voiuerfali, quæ cum theoretica ignorantia non est coniuneta; quod genus ignorantiæ haud dubie deterrimum est. Quid enim deterius cogitari potest, quam doctrina, aut legis æquitatem agnoscere, & iudicare tamen quovispotius modo, quam fecundam eam viuendum esse. Huius peccati Christus reos agir Phariseos Matth, 12. qui vinam Evangelicæ do-Arinæ veritatem mente theoretica agnoverant : candem tamen judicabant oppugoppugnandam effe, nulla alia causa, quam ipsius doctrinæ odio moti: quæ

est ignorantia practica.

vel affectata est, vel ex negligentia profecta, vel denique talis, quæ caderet etiam in virum prudentem ac circumspectum Atq; hæ postrema est ea ignorantia, quæ facit actionem invitam, si sit in norantia lib. 3. Eth. cap. 1. Actio quæ ex affectata, aut supina ignorantia proficiscitur, voluntaria centeri debet: quia in agentis potestate erat, non agere. Qui aliquid agit ex ignorantia non affectata quidem, aut supina, sed anome tamen; is non anov, sed ex ènor agere dicendus est: id est, non quidem invitus, sea tamen neque volens lib. 3. Eth. cap. 1.

ignorat, intendat actionem fecundum fubstantiam; agit tamén invitus, si sactum sequatur pænitentia, quia eam non intendit secundum qualitatem ac

diffe-

differentiam moralem, quæ pendet à

circumstantijs illis, quas ignorat.

18 Ex declaratione To auvole, facile liquet, énécior esse, è si de en con con consideration est in eo qui agit cum
singularum circumstantiarum, in quibus
actio consistit, cognitione. lib. 3. Ethic.
cap. 1.

Type, id est, volens nolente animo; veluti cum maioris mali metu, aut spe majoris boni ad agendum aducitur, actiones mediæ naturæ sunt, ac mixtæ vocantur. Nam partim actiones spontaneas, partiminvitas similitudine referent. Simpliciter enim, & in se consideratæ, invitæ sunt; quia pendent à causà externà, quæ voluntati agentis contraria est; verum collatæ cum sine, alijsque circumstantijs voluntariæ, potius sunt, quam invitæ, quia agens aliquid ad eas confert, etiam mal oinciar oculta, id est, proprio impetu.

20 Verumenim vero, quia actio-

potius, quam secundum substantiam astimanda sunt, actiones mixta pro spontaneis potius, quam pro invitijs habenda sunt in Philosophia morali.

ir

m

lib. z. Eth.cap. I.

21. Fit autem, vt huiusmodi actiones interdum laudem mercantur; veluti cum quis ἀντὶ α. γάλον κὶ καλῶν. ἀισχεόντι, κὶ λυπιεὸν ἐπομένει\*, id est, magnarum at á honest arum rerum causa, indecorum aliquid ac molestum subit: interdum vituperium; veluti cum quis ea
facit, quæ sibi indecora sunt vel maximè, absq; vlla honestæ, aut non magnæ
rei quasi mercede. lib. 3. ετh. cap. 1.

ingruit, cui ferendæ impar est humana natura; à quâ, si quis se impelli patitur ad ea agenda, quæ indecora sunt, modo scelerata non sint, non tam reprehensione, quam venia dignus est, & commi-

seratione.lib. 3. Esb.cap. 1.

23 Qua cum scelere, aut improbitate coniunota sunt, ne extrema quidem vi, aut necessitate coactis facienda funt:quin moriendum potius est, quam tale quid in se admittendum, quod cam virtute, aut officio viri boni pug-

net.lib. 2. Eth.cap. 1

24 Actiones invitæ moraliter indifferentes sunt, hoc est, nec bonæ, nec malæ. O mus enim actionum bonitas, ac malitia moralis ab animo estimanda est, non ab opere, aut eventu. Ex quo sequitur, non invitas actiones, sed spontaneas ad Philosophiam moralem pertinere.

## CAP. VI.

De Spontanearum actionum principis.

§ 1.

Ctiones spontaneæ (\*\*, actiones spellat) sunt actiones imperatæ, hoc est, actiones eiusmodi, quæ ab alijs actionibus, quas philosophi elici-

tas appellant, vt à causis suis, ac prin-

cipijs proficiscuntur.

Actiones elicita, è quibus actiones spontaneæ proficiscuntur; partim pertinent ad eam animæ partem, quæ per se ratione prædita est, partim ad eam quæ, cum sua natura rationis expers eft, un xt Mer Tol m Able. id eft, aliquo tamen modo rationis pauticeps fit. Atg; hæ funt misn, id est, affectus, de quibus cap. sequent.

Actiones elicitæ, quæ ad rationalem animæ partem spectant, vel sunt intellectus, vel voluntatis. Actiones voluntatis sequentur iudicium intelle-Etus practici: nihil enim voluntas appetere, aut auersari potest, quod intellectus non indicauit, immo non judicauit appetendum, aut aversandum esse: & quicquid intellectus judicat appetendum, aut aversandum esse, id etiam voluntas appetit aut aversatur. AVoluntas enim est potentia cacaideoque movetur quocumq; ab intellectus practici judicio ducitur.

4 Cum

a

h

p.

a

al

n

gi

po

ap

te

re

qu

m

ve

eft

in

po

pro

ne

कर्

cio

C . 3

ab obiecto, prout ab intellectu apperhenditur, eig; vt bonumaut vt malum
proponitur; sequitur voluntatem non
appetere malum sub ratione mali, nec
aversari bonum sub ratione boni. Bonum enim cum natura voluntatis congruit, malum pugnat. Et cum intellectus in boni & mali discretione errare
possit, sequitur voluntatem interdum
appetere quod revera bonum est; interdum, quod revera non est, sed apparet este bonum: & interdum aversari,
quod revera malum est; interdum quod
malum este videtur. lib. 3. Eth.cap. 4.

yel monigeres; illa finis luce mediorum

est.lib.z. Eth.cap.2.

n ..

ti-

m

ıæ

ad

X-

li-

St.

de

0-

nt

es

e-

p-

i-

m p-

e-

ır.

0-

us

H

6 Cum autem nihil melius sit sine, ino nihil melius possit voluntati proponi, quam id quod sub ratione sinis proponitur; sequitur voluntatem in sinem sieri, non quide na assimo, ana a espossati mos, ided non sine pravio indicio sedsine pravia deliberatione. 1.3. Eth. c.3.

7 Indiciu n

abiolurum est, vel comparatum; illud considerat res in se, atc; in natura sua& desernit quid bonum sit, aut malum; hoc res cum alijs rebus, ac circumstan, tijs comparat & decernit, quid melius sit ac deterius.

8 Absolutum iudicium intellectus sequitur velleitas; comparatum, volitio. Sic enim Scholastici Gangir barbare quidem, sed tamen apposite distinguunt. Velleitas est actio, qua voluntas fertur in finem fine proposito consequendi; quomodo apetere solemus ca, quæ aut fieri aut saltem per nos fieri non possunt lib. 3. Eth. cop. 2. aliaque, quæ voluntas in se quidem vt bona probat, non affectat tamen, quia cum maiori malo, aut maioris boni dispendio videntur esse coniuncta. Volitio est actio, qua voluntas fertur in finem cum proposito consequendi. Diserimen harum actionum his formulis exprimitur:vellem volo: quarum illa velleitatis, hæc volitionis eft.

o Cum

jl

al

al

ju

V

p

v

ir

il

I.

b

ri

V

f

V

d

1:

,

5

S

).

e

S

.

1, 1

a

n

11

.

-

5,

9 Cu intellectus practicus aliquid iudicat absolute bonum esfe, quod cu alijs collatu; iudicat esse aut malu cum aliquid indicat absolute malu esse, quod judicat esse bonum cum alijs collatum, voluntas etiam velleitate quadam appetit, quod volitione aversatur, & a / versatur vellestate, quod appetit volitione: quod videre est non solum in incontinente alijiq;, quibus contingit illud Medex, Video meliora probog, Deteriora sequor, sed etiam in omnibus, quorum animus ab obiectis diiparibus distrahitur: in qua distractione voluntas, quod appetit vt bonum, meliori rei postponit, aut quod odit, & aversatur vt malum, d teriori rei præfert.

10 Itaque quemadmodum judicium comparatum practici intellectus, perfectus est judicio absoluto, & eius velut quædam corrrectio; ita volitio perfectiorest velleitate: Etenim velleitasest actio suspensa, interdum etiam inhibita, à judicio comparato, & voli-

tione

tione in aliud obiectum tendente: volitio contra foluta est, plena, atq; imperio similis.

11 Ex quo sequitur media sunt ocasq; actiones, quæ circa media sunt ocpatæ, non ex veleitate, sed ex volitione

proficifci.

12 Aponienous vix potest satis significanter Latina voce explicari. Interpretes eam varie vertunt, electionem, delectum, institutum, propositum, indicum,
destinationem, consilium: ex quibus omnibus vox consiliu optime videtnr vim

illius exprimere.

Cum meongéos conjuncta est actio intellectus, media meondera non solu cognoscentis, & voluntate ne feratur in incognitum; sed ea etiam interse coparatis, & alia præ alijs eligétis: quod vel ex ipso nomine apparet. Quid enim aliud est meonpero quam n' meo nrigon aigeron. hoc est, id quod præ alio eligitur. Atqui eligi præ alio nihil potest aven nove est d'avoi a, id est, sine ratiocinatione lib. 3. Eth. cap. 3.

14 Hac

C

n

t

t

C

G

to

14 Hæc sidvoia fine ratiocinatio circa media vocatur cérevois, consultatio: ea autem definiri potest, hoc modo: Consultatio est inquistio & collatio mediorum interse, vt ex ceteris commodiora elegantur, & ad finem decernantur.

25 Finitam consultationem sequitur revaigeois: qua ex Aristotele definiri potest of existe centural rovio nuiv. id est, earum verum, qua in nostra potestate junt, appetitio, ex antecedente consultatione prosiciscens. lib. 3. Eth. cap. 2. li.

7. Mag. Mor.cap.18.

e-

li-

C-

ne

ni-

er-

de-

m-

7im

eft

300

ra-

109

nim

1093

terr?

20ne

Tæc

em.

onis & περωρέσεως obiectum nempe media, quæ in nostra, & nostrorum potestate sunt: (de fine enim, de rebus æternis, ac necessariis, de fortuitis, alijique quæ non sunt in nostra potestate, nemo consultat, aut consilium capit, nissis fist satuus. lib. 3. Eth. cap. 3.) aliter tamen media sunt consultationis, aliter περευρέσεως obiectum. Nam αφωεισμίνες πέντος σερευρένε

Id

Idest, obiectum wesuséosus definitum iam est, & in consultatione pralatum.lib.

3.8th.cap.3.

C

b

fi

T

and

tr

70

au

fir

ar

eft

XGL!

940

18 Actiones elicitæ, quas diximus esse principia actionum spontanearum, sunt io simin, id est, in nostra potestate. Ex quo sequitur & medita ipsas & habitus, qui ex ijs nascuntur, in nostra potestate esse, inq; nostro arbitrio positum, vt probi sumo æq; atq; vt improbi quos enim principia in nostra potestate sunt, ea ipsa sunt in nostra potestate sunt, et ipsa sunt in nostra potestate sunt.

Eth. cap. s. Actiones elicitas esse principia we redeur jam dictum est: & realis esse principia, & causas habituum, virtutesq; & vitia consuetudine

parari, demonstrabitur cap. 12.

19 Hanc agendi facultatem Græci vocant ai nguna, Latini,liberum arbitrium. Quid enim aliud est liberum, fine au regé (lor effe, ac dominum fuarum actionum; quam agere, & non agere quicquid, quantum & quando lu-

bet, præeunte confilio?

m

6.

t:

m,

it,

8

n-

0-

tas

ora

m

0.

G.

us

m,

Ex

us,

ta-

,vt

DIÚ

nt,

. 3.

Hominem effe aungé (100, a. mos necessariu est. Duoru enim alterutrum oportuit, à axoper que de ros aregumor il deputor or me au Tige Clor eiras. Id eft, aut rationis hominem expertem effe, aut stratione sit praditus, liberum habere arbitrium. Qui enim ratione præditus פרו ש עושים אמודמים מי ביצו דם מידש, מאאם TOU BUNEUS TO ! TER! T BPOUTEUT, ITO TO TEG-Reidir is TH GEAR EARTH, & SASHOWS weign. Id est, non solum contemplatur ea qua sunt, sed etiam deliberat de is, qua fieri debent, vt quod in consilio pralatum

latum est cateris, eligat, & agat, quod elegit. Nemes. de nat. hom. cap. 41. Etc. nim deliberationes, consilia; addo etiam hortationes, laudes, repræhensiones, leges, præmia, pænæ, & id genus omnia, frustra sunt, si ægážis, si virtutes, & vitia, & quicquid ex actionibus nascitur, non sit in nostra potestate lib.

3. Eth.cap.5.

Potestas nostri arbitrij sese non extendit ad actionum eventus, sed ad actiones tantum, & ad ea quæ ex actionibus necessario sequuntur. Nam hoc quidem in nostra potestate est, vt bonæ samæ, valetudini, divitijs studeamus: vt autem bene audiamus, bene valeamus, ditescamus, non est arbitrij, aut potestatis nostræ. Hæc enim pendent ab externis causis, quæ non sunt in nostra potestate. Nemesseit, hoc.

arbitrium, actiones vnius curus; & studia esse talia, qualis est vitæ sinis; bona, si bonus; mala, si malus. Finem non eligi, sed appeti accessivas à

imu.

n

r

ri

ti

fi

t

fi

od

e.

i-

0-

115

U-

us

6.

n

d

1-

oc

x

S:

7-

ıt

ıt

-

17

4

35

n

a mes autimos, id est, sine pravia deliberatione ac consilio; ac proinde non posse non appeti, quod finis rationem habere videtur. Non esse in nostra potestate, vt quod nobis proponitur, finis rarionem habere aut non habere videatur, cum non scimus were to parlarias. Id est, sum non sit in nostra potestate, que fecies nobis offeratur. Vetum hæc nullius momenti funt. Nam res motel rives Ara, Torixo miors noimes. Id eft, prout affeltisumus, finem proponimus. Quocirca cum vnusquisq; fibi sit caufa + 1500, à qua scilicet error circa finem proficifcitur, & res parmelas mes isai aitio, hoc est, in causa erit, cur sibi illud potius, quam alind finis rationem habere videatur. lib. 3. Eth. cap.6.

23 Solet etiam obijci, improbos, hoc est. eos qui longiori consuetudine habitum peccandi sibi pepererunt, non posse aliter quam male agere. Consuetudo enim est veluti altera natura, qui frangas citius, quam corrigas, vt ait Quincilianus, vbi in pravum induru-

D 2

it.

it. Quales autem funt habitus, tales actiones inde prodire necesse est. Vt ergo non est in potestate improborum, vt improbi non fint, aut vt esse definant, si forte vellent; ita etiam non videtur in corum potestate esse, vt aliter agant, quam male, quo videtur effici, vt improbi in peccando non fint wings (101. Verum & hæc obiectio frivola est. Nam id omne in nostra potestate est, cuius principia in nostra potestate sunt, vt ante dictumest: principia habituum funt actiones qualefcumq; & habitus vicissim sunt principia actionum sibi similium, boni bonarum, mali malarum, vt oftendetur cap. 12. Quocirca qui sua, sponte ea egit, quibus improbus evasit, sponte sua profecto improbusest, & sua sponte peccat, etsi non possit non peccare: præsertim cum ignorare non potuerit de se despyer mel sasa, ras ills yiyred. Id eft, ex actionibus, quain fingularibus versantur, habitus nasci.lib. 2. Eth.cap.2.

24 Quomodo liberum arbitrium

con-

ł

ľ

2-

vt

it,

ur

it,

11-

08.

A.

A,

t,

m

us

fi-

n,

a,

t,

ıa

c-

7-

15

3.

m 2-

confistat cum diuina providentia, semper visum fuit explicatu difficillimum, Stoici, vt providentiam asserrerent, omnia fato subiecerunt, & ab inelu-Clabili caufarum ferie pendere contenderunt. Peripatetici, vt liberum arbitrium tuerentur, fingulares actiones, & quicquid in nostra potestate positum est, divinæ providentiæ subessenegauerunt. Christiani prouidentiam cum libero arbitrio fociant, humanalque actiones, tam fingulas quam vniversas, decreto, scientiæ, & gubernationi divinæ subijciunt: & in ijs tamen liberum arbitrium recte collocant. Deus enim vt est sapientissimus, secundas causas gubernat, fingulas secundum naturæ suæ modum: necessarias, vt necessario; liberas, vt libere operentur, & quidquid ex actionibus sequi debet, libere producant.

D 3

CAP.

## CAP. VII.

De Affectibus in genere.

Parag. 1.



Ic de principijs spontanearum actionum, quæ spectant ad rationalem anima partem; sequuntur ea,que

pertinent ad partem animæ ratione destitutam, nempe mása, fiue affectus: quietiam inter causas & principia no. strarum actionum sencendi sunt. Horum naturam vel imprimis debet Ethica interpretari. In ijs enim edomandis & dirigendis præcipuè versatur, sicuti medicina in curandis morbis. Affectus enim morbi, atq; ægritudines animi funt, si rationis fræno non coerceantur.

Commodu autem auspicabimur affectuum doctrinam à definitione, deindefingulas definitionis partes feorfim excutiemus, & probabimus, ficubi

Phi-

Philosophi inter se non consentiunt. Definiri potest affectus hoc modo: affectusest motio appetitus sensitivi, cum non naturali mutatione corporis, ab obiecto bono, vel malo, à phantafia propositio, & astimato, ad illud confe-

quendum, hoc vitandum.

ea-

pe.

na

uz

nes

IS:

0.

0-

11-

lis

ıti

US

ni

7-

11

e-

.

10

In hac definitione genus est motio. Affectus enim non funt naturales anima facultates; non habitus confuetudine parati; fed naturalis facultatis functiones, ac motiones, ex quibus habitus morales, virtutes scilicet, ac vitia, nascuntur. Aristoteles autem non tolum durappe, the mis adde, fit difeernint passim, vt confundi non non posfint, lib. 2. Eth. cap. y. lib. I. Mag. mor.c. 7. 6 lib. 2. End. cap. 2. fed etiam affectus appellat ueraconas, lib. 2. Rh. sap. 1. & creeyeing lib. 2. de anima cap. 7.

Differentia generi in definitione addıta complectitur subie cum, objectum, & finem. Subiectum, seu sedes affectuum elt facultas appetens. Cum cnim ad quemlibet affectuu tres distin-

ctæ

eultas cognoscens, intellectus scilicet, aut sensus, moveturab obiecto; & facultas appetens, à judicio facultatis cognoscentis; & cor reliquumq; corpus non naturali mutatione afficitur abappetitu, spiriritibus & sanguine, nunc ad extremas corporis partes sese esfundentibus, nunc ad interiora recurrentibus) in secunda motione affectus proprie, & formaliter, vt loquuntur, consistunt: prima motio est affectuum sons, & origo: tertia, effectum quoddam ac riursana consequens.

pravas opiniones esse, & judicia, ac proinde ad cognoscentem, non ad appetentem facultatem pertinere volunt, quemad modum ex cicerone colligitur, qui affectus omnes ex Stoicorum opinione definit opiniones; agritudinem, opinionem mali prasentis; metum, mali impendentis; latitiam, boni prafentis; libidinem, boni venturi. lib. 4.

Tosse. Quanquam, si Stoici affectus o-

piniones

pi

pr

C

ru

fe

it

ip

Ca

NG

er

0

8

ic

2

a

fe

fi

C

i

si

piniones appellant ac judicia, quia ex prævià opinione ac iudicio facultatis cognoscentis oriuntur, vt quidam eorum sententiam interpretantur, srecté sentiunt hic in parte de affectibus, sed improprie loquuntur. Quanquam & ipse Aristoteles sie loquitur lib. 4. Eth. cap.6. cum metum definit egosobular exis, id est, expectationem mali. Metus enim non est ipsa expectatio mali, sed est affectus, qui oritur ex mali exspectatione.

-

icorum quod affectus fint motiones appetitus, se potest demonstrari: In appetitu id Nagis est zi quyà, id est, perfecutio & suga, quod est zaraques zi arroques, id est affirmatio & negatio, in facultate cognoscente. lib. 6. Eth. cap.

2. Atqui affectus non consistunt in affirmatione aut negatione; sed in perso. x cutione aut suga: tendunt enim in obiectum sub ratione boni aut mali, non sub ratione veri aut fassi. Deinde facultas cognoscens in cerebro residet, ap.

D 5 petitus

petitus in corde: quocirca cum cor potius afficiatur, quam cerebrum, fi affecus vehementius concitantur; sequitur in appetente potius, quam in cognoscente facultate affectus ponendos esse.

Motiones appetitus funt ex earum genere, quas Philosophi immanentes vocant: que in ea facultate recipiuntur vt in subiccto, à quà manant, vt à causa efficiente, Ex quo sequitur, affectus non effe meras patfiones, sed ex paffionibus, & actionibus fimul miflos. Passiones enim funt, non solum quatenus appetitus movetur ab obie-Ao cognito, sedetiam quatenus idem appetitus suum ipsius actum in se recipit, (quod pati Philosophi appellant) totumq; corpus spirituum adminieulo, non naturali mutatione afficitur, quatenus autem appetitus ab obiecto cognito excitatus, affectus in seipso ciet, ae producit, eatenus affectus actiones dicendi funt. Hæc enim productio quædam actio eft haud dubie. Verumtamen

00-

fc.

ui-

g.

los

12.

12.

e.

nt.

ir,

ed

j.

m

e.

m i. tamen quia perpessiones in affectibus manisestiores sunt, qua actiones solent affectus walls h.e.; passiones potius appellari qua actiones. Quanqua non est eadem omniu affectuu ratio. Nam qui rationem vel antevertunt, vel euertunt pracipuo quoda jure passiones appellari merentur ab ijs enim ducitur, & rapitur quodamodo noster animus. Qui rationem sequuntur, eiq; se ducendos permittunt, magis videntur ad actionum naturam accedere.

8 Appetitus hominis dividitur in housende & a'nousen lib. 1. Rhet. cap. 10. id elt, in rationalem, & rationis experteme quorum ille recidet ès me nouve hic ès me a'nouse, lib. 3. de anima, c. 9. Ille voluntas. hic appetitus absolute nuncupatur: lib. 3. de Anima. cap. 10. vel etiam appetitus sensitivus. quia, vi voluntas rationem, ita hic sensum sequitur. In viro duorum affectus collocandi sint, non difficile est explicare. De sententia Aristotelis non potest esse dubium. Isenim & locis citatis, & multis alijs,

alijs, appetitum anope distribuit in im-Duplar is Dupd, lib.2. Top. cap. 7. & lib.4. Top. cap. 5. & ad has duas classes omnes o noino affectus reducit, vt sequenti-

bus cap.patebit.

bus obnoxius est, quam bruta, non inde est, quod in homine sint affectus duplicis generis; alij in voluntate, alij in appetitu sensitivo: sed quod alij à so7 -

4.

1. 1

18

15

6.

-

-

ri

n

n

lo sensus judicio, alii à ratione, mediante sensu, excitentur. Concipit enim ratio multas voluptates, & dolores, ad quos appetendos aut aversandos sensitivum appetitum ministerio phantasia excitat. Hujusmodi assectus ho nini peculiares sunt: reliqui, qui à solo sensu oriuntur, cadunt etiam in bruta, vt parag 14.8 seq. plenius ostendemus.

non est tamen dissitendum, quin in voluntate sit aliquid assectibus ardaesor. Nam sicuti appetitus sensitivus movetur à judicio tensus, ita etiam movetur voluntas à judicio rationis. Hujusmodi motiones, si quis velit assectus nominare, non erit multum repugnandum; modo caveatur, ne motiones appetitus sensitivi, & voluntatis confundantur.

12 Appetitus omnis ex se cœcus est ideoque nihil persequitur vt bonu, nihil sugit vt malum, si facultate cognoscente non excitetur, ac dirigatur. Non sufficit autem ad concitandos affectus, vt objectum appetitui à cognoscente

fcente facultate proponatur, & indicetur; sed requiritur præterea, vt illud censeatur, & judicetur, sit ne bonum, an malum; non quidem absolute, & in se, se l'eomparate, ac nobis Quemadmodum enim, si quis res horribiles, puta leones videat depictos, aut etiam res jucundas, non commovetur tamen: ita etiam animus non afficitur sola objecti boni aut mali perceptione, sed tum demum, si judicium, at que æstimatio accedat. lib. 3. de e Anim-cap. 3.

13 Iudicium hoc atque astim atoi à qua affectus proxime excitantur, est actio sensus interni: quem asii phantasi-am, alii astimativam, aut cogitativam vocant. Objecta astimanda proponuntur phantasia; vel ab externis sensibus, vel etiam ab intellectu. Multi enim asfectus sunt in homine, qui ab ejusmodi objectis excitantur, qua non incurrunt, in seusus externos, vt cupiditas honoris, zelotypia, & id genus alii.

14 Cum objecta zstimantur à phantasia, vel concurrit ad illam zsti-

mationem

mationem ratio, vel non concurrit: cocurrit ratio non solum ad æstimandas eas res, quæ non incurrunt in sensus externos, sed etiam ad multas alias, quæ ab externis sensibus apprehenduntur, &

phantafiæ offeruntur.

ratio cum phantasia, vel ab ea dissentit. Si ratio cum phantasia consentit, animus sine vlla hæstatione amplectitur objectum bonum aut repudiat malum, firmiterque in proposito persistit. Si ratio & phantasia dissentiunt, oritur inde incertitudo animi & sluctuatio quedam, que non prius componitut, quà m vel ratio affectum phantasiæ judicio excitatum superavit, vel se ab affectu occeeatum judicio phantasiæ subjecit.

Rhet.cap.1.affectus esse dicit, per quos homines immutati sapievar ras agions, id est, non codem modo de issam rebus indicant, id non potest de omnibus affectibus intelligi, sed de iis tantum, quæ concitantur ab ejusmodi rebus, de qui-

bus

bus alitur ratio, alitur sensus judicare solet. Hujusmodi enim affectus reverà funt in anino, quod color in oculo. Itaq: ficuti ictericis omnia videntur ef. fe flava, quia oculus flavo colore suffusus est: ita omnia bona videntur iis,qui animum habent affectu concitatum, quæ isti affectui consentanea sunt; aut mala, quæ eidem sunt dissentanea. Cum ratio non concurrit ad astimationem objectorum, oriuntur inde affectus 2. , quales funt in pueris & brutis, (nam & his affectious tribuendi funt, quicquid contra contendant Stoici.) quales etiam funt affectus, qui rationis judicium antevertunt.

Affectus sese exerunt in infantibus, & consuetudine invalescunt, ante rationis vium. At que hac causa est, cur homines si sibi permittantur, potius and moines si sibi permittantur, potius and potius and potius and potius and potius in noitra non sint potestate. Magna quidem vis est affectuum, sed tanta tamen non est, vt actiones nostras efficiant in-

vitas

lu

ci

n

po

64

q

q

ta

O

0

rè

o

vitas. Qui enim invita sit ea actio, quæ cum voluptate conjuncta est. Atqui voluptatem adsert qui cquid geritur ex cupiditate, lib.3. Eth.c. 1. vel etiam ex ira. lib.2. Rhet. cap. 2. Deinde, quæ cupiditate aut ira adducti facimus, non minus vitare possu nus, quam quæ peccamus xo rossepto, cum ra arosa mas non sint minus arosama, id est, in hominis potestate, quàm ipse rosseptos. lib. 2. Eth. cap. 1.

qui rationem antevertunt, actionesque qua ex iis fluunt; etsi minus sint spontanea, quà m catera: hactenus tamen in nostra potestate sunt, vt peccati rationem habeant, si sint contra recta rationis dictamen. Nam id saltem est in nostra potestate, ita comparatum habere animum à consuetudine, vt à nullo objecto moveri possit ad aliquid agendum, nisiconsultà prius ratione.

19 Affectus ergo non pendent à corporis temperamento, vi videtur Galenus credidiffe. Non enim est in

nofra

nostra potestate, quod in solidum pendet à corporis temperamento. Deinde quam multi fuerunt non mali temperamenti , pessimis affectibus obnoxiil quam multi temperamenti pravitatem fic correxerunt bona consuetudine, vt non fuerint, nisi bonis ac moderatis ducti affectibus? Denique si temperamentum foret causa nostrorum affectuum, non foret locus virtutibus, aut vitiis: rectèque vivendi præcepta, non à Philosophis, sed à Medicis petenda forent. Interim fatendum eft, aliosad hos, alios ad illos affectus à natura prochiviores esse: quæ proclivitas haud dubie temperamento adicribenda est; itatamen, vt cura atque institutione facile possit immutari.

num & malum in genere. Nam cum affectus, non à sensu solum, sed etiamà ratione oriantur, (vt supra parag. 13. & sequentibus dictum est) non solum bonum jucundum, & malum triste; sed etiam bonum honestum, & vtile & ma-

lum

lum turpe, ac damnosum, affectus concitare possunt in homine jam rationis compote. Affectus puerorum, & brutorum, vt & illi, qui rationem antevertunt, versantur solum circa bonum jucundum, & malum triste.

21 Finis affectuum proximus est consequi bonum & vitare malum propositum: remotus, salus, & incolumitas animalis; quæ duabus rebus conservatur, boni necessarii consecutione, & ma-

li propulsatione.

en-

nde

pe.

Kii)

em

VI

tis

ra-

tu-

vi-

on

da

ad

0-

ud

ft;

ne

)-

f.

&

)-

d

esse et a quo sequitur, affectus non esse toto genere malos (vt Stoici videntur existimasse) sed tantum quoad excessum, & desectum. Nam qui malum sit, quod à naturali facultate proficiseitur? quodque tendit in bonum, atque in ipsam adeo salutem animalis? Aut natura frustra homini concessit appetitum sensitivum, vel etiam perperam; aut motiones appetitus sensitivi, id est, affectus, non sunt omninò in malis numerandi. Præterea potentiùs haud dubiè ferimur in optatos sines affectuum benesicio

in

П

ſa

CO

fee

fac

tis

de

æg

tic

fta

tia

op

to

at

re

no

er

qu

lu

beneficio, consequimur eos perfectids, & fruimur jucundius, si affectibus non abutamur quidem, sed vramur, vi samulis rectæ rationis. Denique amor & odium ita per vniversam vitam, omnesque nostras actiones diffusa sunt, vt sine his vita nostra ne vitalis quidem sit,

nedum vt felix effe possit.

23 Hæcrecte Peripatetici. Cum Stoici vniverium genus affectuum dam nant, verbis longius, quam opinione, & sententià à Peripateticis recedunt.In quolibet enim affectu, duo distinguut; parmelar, quâ mens hominis prima ftatim specie rei objectæ movetur, & vi quadam pellitur, & Culiari Stoir, qua eadem mens cognitam phantaliam afiensione sua approbat, z cmobeden. Illa aiunt involuntariam, ideoque neque bonam, neque malam effe, & in fapientem etiam cadere; hanc dicunt esse voluntariam, malam, & non nisin stulto reperiri. A. Gel. lib. 19.cap. 1. Praterea distinguent Stoici inter 200 2 eund deur. II do , Cicero perturbatione interpretatur

interpretatur ; dra Seias , constantiam. Hasos ex Stoicorum fententia est aversa à recta ratione, & vehemens contra naturam animi commotio; रेज्यवीसक, commotio animi placida, constans, & secundum rationem. Perturbationum faciunt quatuor partes, duas ex opinatis bonis libidinem & lætitiam; & totidem ex opinatis malis ortas, metum & agritudinem. Hisce quatuor perturbationibus, tres opponunt species conflantiarum; libidini, voluntatem; læti. tia, gaudium; metui, cautionem: ægritudini nullam affectionem laudabilem opponunt: nolunt enim sapientis animum præsentis mali opinione affici. Cic.lib.4. Tufc.quast,

n

n

t;

i

à

e

It

n

r

Non damnant ergo Stoici totos affectus fed in iis folas ou famblions: atg; has non omnes, ied eas folum, quæ recta rationi adverlantur, in quo reipla non diffident à Peripateticis. Videtur ergo omne discrimen in eo positum, quod Stoici sapientem ob præsens malum nullo modo moveri velint. Peri-

patetici

patetici concedant moderate moveri posse. Qua in re Stoicorum opinio, no modo regulis Christianæ religionis, sed ipfi adeo humanitati adversa est. Pleraque officia è vitæ focietate sublata sint, si hæc Stoicorum indolentia vitam semel occupaverit. Sed parum metuendum videtur ne hac in parte nimis simus Stoici, si quidem hanc opinionem ipsa praxis satis refellit. Quotus enim quisque fuit ex corum numero, quos Stoici sapientes suisse confitentur, qui ita ad omne malum obduruerit, vt non levissimè fuerit commotus? De subitis illis animi motibus, quomodo fint aut non fint in nostra potestate sententiam nostram diximus parag. 18.

CAP.

app ger par cen

ran

te!

lib. Pri

μία

## CAP. VIII.

De Affectibus in specie.

Parag. 1.



d

t,

n

n

15

ıi

n

is

it

n

CTVM est de affectibus in genere, sequitur; singulorum affectuum in specie confideratio, quatenus ea,

conducited virtutum mortalium naturam & munus facilius & accuratius in-

telligendum.

Aristoteles revocat omnes affe-Aus ad duo genera: alios enim ponit is the Bun pulling, id eft, in appetitu con- \* enpiscente, alios es me sueune, id est, in appetitu irascente: illi em Dupia, hi Dupis generali quadam appellatione nuncupantur; quali cupiditatem sine concupiscentiam, & animositatem aut animi vigorem dicas.lib.2 de Anim. cap.3. & lib.3. cap. 9. lib. 1. Rhet.cap. 10. lib.2. Prior.cap.ult. Interdum tamen & 30wie z' svuds adhibentur, ad fignificandos

dos duos affectus particulares, à exteris omnibus affectibus ad duo illa capita pertinentibus, distinctos, desiderium scilicet & iram propriè dictam. lib. 2. Eth.cap. 5. lib 1. de An.cap. 1. parag. 12.

Ø 14.

quid inter hæc duo genera affectuum discriminis intercedat, Aristoteles, quod sciam, nusquam disertè tradit. Piccolhomineus statuit affectus facultatis concupiscentis versari, circa ea, quæ ad sensus, & ad corpus pertinent, & gustum tactumve voluptate quada aut dolore afficiunt: tum etiam circa instrumenta, quibus illa comparantur, veluti circa divitias: affectus appetitus irascentis, circa ea, quæ ad animum magis spectant; qualis sunt honor, gloria, victoria, beneficia, injuria, & id genus alia. Grad. 1.cap. 10.

4 Sed hæc lententia non est vt defendi possit. Nam appetitus concupiscens & irascens, non sunt sacultates reipsa, sed sola ratione differentes. Vna eim eademque facultas est, quæ im su-

Mia

a

t

C

virius nuncupatur, idemque est virius que objectum, sed aliter atq; aliter cossideratu. Deinde illa boni & mali ad corpus & animum pertinetis distinctio, locum non habet in brutis animatibus: in quibus tamen affectus sumas aquè ac Andumlinis reperire certu est.

n

Thomas hæc duo genera affectus embuuslenes, vertari circa bonum vel mālum simpliciter & absolute spectatum; red bumees, circa bonum vel malum arduum: hoc est, circa bonum vel malum arduum: hoc est, circa bonum obtentu; & malum, vitatu difficile.part. 1. 2.quast. 23.art. 1. Quæ sententia aperta est, & ad singulorum affectuum natura investigandam satis accommodata.

6 Iam vero quot fint species affectuum & quæ species singulis generibus tribuendæ sunt, non est ita sacile declaratu. Aristoteles quidem varios affectus enumerat, vt videre est lib. 2. Eth.c. 5. & lib. 2. Rhet. sed certum numerum nusquam designat, nec species enumeratas ad sua genera reducit, ne-E dum dum vt justi numeri, quod requiri videtur, adferat probationem. Nos igitur Thomæ sententiam proponemus & si quid in illà desiderari videatur, id de-

inde adjiciemus.

7 Thomas vndecim omninò species affectuum enumerat: In appetitu concupiscente ponit amorem, odium, desiderium, sugam, sive aversationem, lætitiam & tristitiam: in appetitu irascente, spem, desperationem, audaciam, sive considentia, metu, & iram. Ib. art. 4.

numerum hoc modo colligit. Appetitum ait, vel circa bonum versari, vel circa malum: eumque à bono trahi, à malo pelli. In hac tractatione tria distincté considerari posse: primò, inclinationem ad objectum consequendum, aut vitandum: secundò, motum ipsum, qui inclinationem sequitur: tertiò, quietem in objecto jam præsenti. Amorem esse, cum appetitus inclinatur ad consequedum bonum; cum ad bonum movetur desiderium; cum illud consequitur, in

eoque quiescit, gaudium. Contra odium gigni, cum animus inclinatur ad objectum malum vitandum; cum à malo repellitur, sugam; cum in malum incidit, ln eoque detinetur, tristitiam. Ideoque amorem & odium esse in animo nostro, quod gravitas & levitas in elementis: desiderium & sugam, quod adscensus & descensus: gaudium, quod quies naturalis; tristitiam, quod quies violenta. Ibid.

9 In appetitu irascente non esse affectum qui inclinet animum ad objectum expetendum aut aversandum: non etiam affectum quietis in objecto præsenti. Inclinationem enim præcurrere & præsupponi in appetitu concupiscente; & quietem, quæ motum appetitus irascentis sequitur, ad concupiscentiam pertinere. Appetitum enim irascentem non commoveri, nisi quoties dissicultas quædam aut impedimentu concupiscenti appetitui objicitur: idq; vel ab objecto bono, vel à malo sieri, objectum bonum debere suturum esse:

E 2

bonum

bonum enim præsens, quando præsens est, non habere dissicultatem, sive impedimenta. Bonum futurum, si existimetur acquiri posse, spem concitare; sin minus, desperationem. Objectum malum vel suturum esse, atque imminere, vel adesse. Malum imminens, si consideretur vt superabile, audaciam gignere; si vt insuperabile, metum. Si malum cosideretur, vt præsens, iram parere. 16.

to Hæc Thomæ de numero affecuum sententia, ejusque probatio, ingeniosa quidem est, sed non satis accurata. Nam primò amorem & odium no rectè dicit este in animo nostro, quod gravitas & sevitas est in elementis Nam gravitas & sevitas non sunt motus elementorum, sed principium à quo motus est, sive inclinatio ad motum: At omnis affectus motiones sunt, vt dictu est parag. 3. cap. præced. ac promde amor quoq; & odium debent este motiones, non inclinatio ad motum, vt Thomas videtur voluisse. Hac quoque de causa non potest sætitia comparari cum cum naturali quiete elementorum, nee tristita cum quiete contra naturam: quia quies cum affectus natura pugnat. Est enim motui contraria. Deinde amor & odium non videntur esse species affectuum à desiderio & suga dissincte, sed potius desiderio & suge subordinata, sicuti misericordia, invidia & multi alii affectus, subordinantur tristitia. Quare, si a mor & odium enumere tur vespecies proxime affectus and uma-line, causa nó est, cur misericordia invidia, & multi alii, de quibus postea, non debuerint ve proxima species receseri.

tia Stoicorum, qui quatuor tantum affectus statuunt, sive genera affectuum.
Objectum enim appetitus, à quo affectus concitari solet, vel vt bonum considerari potest, vel vt malum: atque vtrumque vel vt suturum sive absens, vel vt præsens. Circa bonum absens versatur desiderium; circa præsens, lætitia; circa malum absens, sive imminens, suga; circa præsens, tristitia.

E 3 12 Hi

12 Hiquatuor affectus pertinent ad appetitum concupiscentem; suntq; omnium affectuum simplicissimi, primi & communissimi adeosque reliqui omnes revocari possunt, tanquam quædam subordinatæ species. Nascitur autem hæc specierum varietas, vel ex objectis fimplicium affectuum multiplici confideratione variatis; vt, zier, id est, gra. tia, vaxo dupía, id est, malignitas, amor, odium, An zagerarla, misericordia, nemesis, invidia, zelus, zelotypia, pudor, pœnitentia, alizque multæ species affostuum em suunlender: vel ex difficultate atque impedimentis ad objectum appetitus concupiscentis absolute simpliciterque spectatum, accedentibus; vt affectus θυμικοί, spes scilicet, desperatio, audacia, metus, & ira.

fectuum descriptionem adseram) est affectus, quo expetimus bonum, quod nobis deest: Fuga, quo nolumus atque aversamur malum, quod nobis imminet. Latitia est assectus, quo concitatur

animus

in

q;

ni

n-

m

m

is

-

,

animus, à bono præsenti: tristitia, quo movetur animus à malo præsenti.

14 Ad desiderium revocatur gra11a, & amor: ad sugam, malevolentia, aut malignitas & odium. Xáeis 82' 203'
120 o s xu xés y xáeiv wougyñu soukvo, un a strivos, und is wougyñu soukvo, un a strivos, und is wougyñu soukvo, und is 'wo in wo in

15 Φιλών Aristoteli est, τὸ εκκονών τινι α ὅιε) ἀραθα, ἐκώνε ἔνενε, ἀλλα μεν κοῦνε ἔνενε, ἀλλα μεν κοῦνε κι κον το τόπων.
Id est, Amare est velle alicui, qua putat bona, idg illius, non sui ipsius causa, & paratum esse ad eapro viribus essicienda.
Ib.2. Rhet. cap. 4. Amor ergo est affe-

qui nihil mali intulit.

E 4

ctus

G

Aus, quo alicui optamus quæ bona putamus, eaque pro viribus efficere stude. mus, non nostri, sed illius causa, quem diligimus. Odium amori contrarium est, ideoq; definiri potest affectus; quo alicui optamus, quæ mala putamus, eaque pro viribus efficere studemus. Atque hæc quidem propria quædam & firica amoris & odii acceptio est, qua persona soummodo dicuntur amari,& odio haberi. Alias hæc vocabula latiùs fumuntur: & amor quidem pro desiderio fruendi eo, quod nobis videtur esse bonum: odium pro affectu, quo abhorremus ab fruitione ejus, quod videtur nobis esse malum.

16 Ad lætitiam pertinet δη χωρε
μεία: ad tristitia, misericordia, nemesis,
invidia, zelus, zelotypia, pudor, pœnitentia. Επιχωρεμεία est lætitia qua quis
percipit ex alienis malis. Ελεδε δαλύποιε
δριπό φουνομένω και οδαβικώ ελυπορώ τ

εναξίν τυς χανον, ο κάν αὐτὸς σωσδικού ε
παθού, η τος αυτός τινα, εξ τος πλησίον
φαινη 3. Idest, Μεςericordia est tristita

ενο

m

n

0

E

five dolor, quidam conceptus ob malum quod videtur perniciem aut molestiam allaturum ei qui isto malo indignus est, & quod ipse putet se pati posse, aut suoră quempiam, ac imprimis cum malum videtur immunere, lib. z. Rhet.c. 8. Brevius Exeds & Num oc ori avazios ranomirola. Diog. Laert. Zenone. Quod Cicero sie expressit: Misericordia est agritudo ex miseria alterius injuria laborantis, lib. 4 Tusc. quast.

Némois est xvim on rais avafias weenylous. Idell, Indignatio est dolor ob alterius felicitatem, qui ea indignus est. lib. 2. Rhet. cap. 9. Dovos is Nom les 34 בטשפבעות שמושוניה אל הופועניטי ביום שיים on in jules, pul rali auro, and di enoires. Id est, Invidia est dolor quidam ob prosperitatem, que apparet in sis bonis que dicta sunt, erga similes, non ve aliquid boni accedat invidenti, sed propter illo quibus invidetur.lib.2.Rhet.cap.10 Vel, vt Cicero, Invidentia est agritudo suscepta propter alterius res secundas que nihil noceant invidenti. L.4, Tuf. quast. E 5

18 Ζύλδς ές λύπη Τις δτί φαινομένη παρισία άραθων εντίμων, κὶ ένδεχομένων αυτώ λαβείν, ωξι του όμοίκς. τῆ φύσει, έχι δπάλλω, ἀκὶ ότι έχὶ κὶ αυτώ όξιν Idelt, επιναία αμα alius habere videtur, que á ipfe ctiam adip sci potest, existens inter eos qui sunt natura similes, non quod alius illa habeat, sed quod ipse non habeat lib 2. Rhet. cap. 2. Ζηλουτία λύπη τὶς ἐςιν ἐπὶ τῶ ἀλλω παρείναι α κὶ αὐτὸς ἔχι. Idelt, Zelotypia est dolor quidem ex eo sufceptus, quod alteri quo á sit, quod ipse habet. Diog. Laert. in Zen.

19 Alquin Num ris est no raegan de ra eis a destar auron nom ris est no raegan de raeg

fectus em duunlinot.

20 Interaffectus Oversis primum loco

wy

0-

g,

er

1-

at

d

1-

7-

.

6

loco obtinet spes, quæ nihil aliud esse videtur, quam desiderium boni dissi-cilis, quod, quia videtur obtineri posse, conjunctum est cum lætitia. Desperatio, spei contraria, est desiderium boni dissicilis, quod, quia videtur obtineri non posse, conjunctum est, cum trissitia.

21 Audacia est desiderium aggrediendi mali dissicilis, conjunctum cum certa opinione salutis. Φόβος έτι λύπη τις ή ταςαχή έμ φανίασίας μέκλονος κακέ, ή φθαςίακε ή λυπηςε. Id est, Metus est doctor quidam aut perturbatio ex opinione impendentis mali, quod vel permiciem vel molestiam adferre possit. lib. 2. Rhet. cap. 5. Brevius, Metus est suga mali, quod videtur esse intolerabile.

22 Oργή ές ly öp ξις με λύπης τιμωςίαι φαινομένης. Πα φαινομένηω ολιδοςίαν
είς αὐτον, π ώς αυτέ τινα με ως σουκόνως. Id
(ft, ira est consunct a cum dolore cupiditas sperata vlti nis, propter apparentem
contemptum, quo quis se, aut quenquam
suorum, contrà quàm oportuit, affectum

este

esse existimat.lib.2.Rhet.cap.2.Stoicis ira est επθυμία τιμωρίας το δοκύνος που κόνος. Diog.Laert.in Zen. Quod Cicero sic expressit. Ira est libido puniendi eius qui videatur lasisse iniuria.

lib.4. Tusc.quast.

23 In hisce affectibus duplex cotrarietas spectanda est, altera in objectis altera in terminis. Ratione objectorun contraria funt in appetitu concupiscente, desiderium & fuga, lætitia & triftitia, gratia & malignitas, amor & odium; in appetitu irascente, spes & metus, audacia & desperatio. Ratione terminorum opponuntur spes & desperatio; metus & audacia. Quod enim in spe est terminus, ad quem animus sperando movetur, id est rerminus à quo animus in desperatione repellitur; simili modo de audacià & metu judicandum est. Hanc posteriorem oppositionem, appetitus concupiscens non admittit: quia bonum quatenus bonum est, non potest esse terminus à quo, nec malum quà malum terminus ad quem in appetitione

n.

lo

4.

5

petitione: hoc est, animus non potest repudiare bonum, qua bonum, fiue ab eo repelli; necapetere malu, qua malu fiue ab illo trahi. No potest ergo appetitus concupiscens, qui circa bonum & malum absolute versatur, accedere ad idem, & recedere ab eodem obie &o. Bonum autem arduum potest este terminus ad quem quatenus est bonum; & terminus à quo, quatenus est arduum, & insuperabile. Similiter & malum arduum potest esse terminus à quo,qua malum, & terminus ad quem, quatenus arduum quidern eft, sed tamen superabile. Potest ergo appetitus irrascens, qui versatur circa bonum aut malum arduum, accedere ad idem & recedere ab eodem obiecto. Thom. cit. Loco act. 2.

præsens nihil contrarium est; neq; ratione obiecti (quia bonum præsens, quod malo præsenti contrarium est, non habet difficultatem.) neq; ratione accessus, & recessus. Nam præsenti ma-

lo velsuccumbit, & hoc pertinet ad tristitiam; vel resistit, atq; hoc iræ proprium est. Ibid. art. 3. Aristoteles iræ opponit reavon, eamq; definit resistant ni spepanow r oppins. Id est, remissionem of sedationem ira.lib. 2. Rhet. cap. 3. Sed non videtur iræ remissio ab irâ discrepare specie, nedum vt illi contraria sit.

## CAP. IX.

De Voluptate & Dolore.

Parag. 1,



Hilosophia moralis non solum circa actiones humanas, & affectus, sed etiam circa voluptatem &

dolorem occupata est. Etenim in voluptate & dolore, non solum mediocritas seruanda est, sicut in actionibus, & affectibus: verum & danda est opera vt ijs rebus gaudeamus, & doleamus, & eo modo, quibus, & quomodo gaudendum, ad

oes

1-

t.

dendum, & dolendum est. Tum cavendum est, ne voluptatis illecebris ad turpes, atq; improbas actiones illiciamur, & doloris acuteis ab honestis actionibus deterreamur. lab. 2. Eth. cap. 3. lib. 2.

Eud.cap.4.

Vt autem naturam & nobvie 21 Avans, id est voluptatis & doloris, accurate tradamus, observandű, hæc est vocabula trifariam accipi: Ac primo pro eo, quod voluptatem, & dolorem adfert. Hoc sensu dicitur lib. 3. Eth. cap. 11. temperantia,& fortitudo peculiari jure wegi ras isovas ni nu versari. idest, megl ra ndia z sumga, vt ipie sese Philolophus interpretatur. Alias omnivirtuti morali tribuitur, versari mel ras ndoras no Aumas, lib. 2. Eth. cap. 3. Secun. do sumuntur pro affectibus quibus animus movetur. Hoc fensu accipitur idorh, lib.6. Top. cap. 6. quo loco dicun-Tur zaea, rig lis, ivogbown effe nomina x ร์ ที่ ช่องที่ , idemq; prorfus fignificare; cum tamen xaed inter affectus recenseatur. lib. Eth.cap. 5. & lib. 1. de Anim. cap. 1. Tertio

te

re

d

q

t

PE

v

t

0

ť

e

7

Tertio vsurpantur pro affectione animi, quæ motum sequitur: quæ quidem ipsa affectus non est, sed comes est affectuum.vt, lib.2. Rh.cap. 1. lib.2. End. cap.2. Ethic.cap.5. Quibus locis affectus hac nota describuntur, os ammi Adorn is avan. Id est, que comitatur voluptas & dolor.

definitur maia deservia acceptione definitur maia deservia im for observi. a . Id est, perfect a operationis sinis aut perfectio extrinsecus accedens. lib.10.

Ethic.cap.4.

4 Éx qua definitione colligitur, voluptatem proxime non proficici à facultate naturali, non etiamab habitu: sed à facultatis naturalis aut habitus operatione. Ideoqui voluptatem non esse ipsam operationem facultatis naturalis, aut habitus, sed perfectionem quæ cum operatione coniuncta est, eamque perficit; non quidem vt causa essiciens, quomodo obiectum sensus dicitur sensum perficere, cum eum ad sentiendum impellit; non etiam vt

m

e-

e\_

d#

2-

e

1.

11

).

vt habitus, id est, vt causa formalis & interna, quomodo dicitur sanitas essicere, vt quis sit sanus; sed vt sinis quidam per se non intenditur, sed tamen qui actionem persectam, que ab agente intenditur, perpetuo comitatur, sicut pulchritudo slorentem ætatem lib. 10. Eth.cap.4. Nemo enim bene operatur, vt voluptatem percipiat; sed voluptatem percipit, quia bene operatur.

onem perficit, is tix & impliation, ita actionis internam perfectionem prafupponit, ea nq; fequitur: ficut dolor comitatur actionem imperfectam. Est autem actio perfecta is is ieusa standalis reis to red tisto perfecta is is ieusa standalis red tura à facultate optime disposita minime g, impedita, et tendit in obiettum in suo genere prastantissimum. lib. 10. Eth. cap.4. Sic ex visione voluptatem percipimus, cum & illæsa est, ac non impedita videndi facultas & res pulchra est, quam intuemur.

6 Imperfecta actio, ex qua dolo-

rem

22

D

fu

10

fi

IT

n

n

V

n

a

1

rem nasci diximus, ea est, quæ vel à læsà aut impedita facultate proficiscitur, aut quæ versatur circa obiectum, quod facultati non respondet. Sic ex visione dolorem capimus, cum vel ex oculis laboramus, vel cum rem horridam, & obsemam intuemur.

7 Mensura voluptatis & doloris, est sensus aut intellectus, quatenus apetitui præsst. Quamdiu ergo n' aldn. Tdv, x) Td ventdy oser fei, n) Td vervor, h In wpg v, escu er vo erepyela h hdorh. Id est, Quamdiu obsectum sensus, aut intellectus talia sunt, qualia debent esse, at g ipse etiam sensus at g, ratio, voluptas erit cum actione coniuncta. lib. 3. Eth. cap. 4.

8 Voluptas, vt ex dictis colligitur, requirit proportionem obiecti, & facultatis cognoscentis: ea sublata, voluptas tollitur, eiq; dolor succedit Hinc petenda est ratio, cur voluptas non possit esse perpetua, sed quæ prius voluptatem adserunt, postea fastidium pariant & dolorem; nimirum, quia homines advirale Ciarexãos crepyer, idest,

педие-

nequeunt assiduam operationem perferre. Delassantur enim, exhaustis & confumptisspiritibus, quorum adminiculo suis operationibus incumbunt. Hinc sit, vt cogitatio, & animi attentio remittatur, & voluptas languescat primum, obrepente satietate, deinde planè cesset, & in fastidium ac dolorem desinat. lib. 10. Eth. cap. 4.

9 Hinc etiam intelligitur cur trahat sua quemq; voluptas; & quæ his voluptatem, alijs adferant dolorem: nimirum, quia non omnes eodem modo affecti dispositiq; sunt, non cadem possunt omnibusesse convenientia. Lib. 10.

Eth.cap.5.

r.

ur.

od

ne

lis

8

is.

p.

· H .

18-

lt,

p-

i-

82

)-

IC

n

-

To Voluptates inter sele specie distinguuntur, sicut functiones, cum quibus sunt coniunctæ. Vnicuig; enim actioni quædā voluptas συνοικέξθ, id est propria ac familiaris est, à qua augetur & promovetur. μάκλον βέωτα κρίνεζε, κ' έξακειβέζε δι μεθ' ή δυνής ενεργένδες. Id est, melius iudicant & accuratius tratant singula, qui cum voluptate agunt.

20

C

rid

i

b

lı

d

le

b

M

-

L

7

Sic Geometræ evadunt excellentes, qui studijs Geometricis delectantur, & in Musicis alijsq; disciplinis, eodem modose res habet, lib. 10. Eth. cap. 5. Atqui quæ propria sunt rebus specie disse rentibus, ea specie quoq; discrepare necesse est. Quemadmodum ergo senso, specie differt à cognitione: ita etiam specie differt voluptas, quæ ex sensone, ab ea, quæ ex cogitatione perci-

pitur.

 ui

in

0-

ui

n-

6

0,

m

0-

1-

e.

ie'

-

te

ti-

ti-

C-

ur,

n-

us

10

is,

it,

16-

Per

ીરુલ હ મારાય નીર્વે લોકા દેશકાર મળા ને તેમ જ માર્જાલી. anoss nesua ages noules. Id est, Propterea, cum re quapiam vehementer capimur, nihilfere alind agere possumus: at cum eà parum delectamur, alia fere agerefelemus. Nam plane, sicuti proprius dolor, ita peregrina voluptas animum impedit, quo minusattente alijs quibullibet actionibus vacet, & ex ijs voluptatem capiat-sed disparitamen modo. Nam proprius dolor animum violenter abstrahit, peregrina voluptas blande à vocat ab alijs functionibus, & retrahit adfuas. Quoniam igitur, & usroixera noon iganeoyor rasirepyeins, की प्रशानकंत्र, सबी दिश्तरांध्य नाम, वा ने and treat du mairor), Sanor de mond desa-C. Id est. Quoniam propria voluptas actiones accurationes, stabiliones, & meliores efficit, & aliena voluptates actiones impediunt, sequitur voluptates plurimum differre lib.10. Eth.cap.5.

12 Voluptas varie dividitur: Ac primo in voluptatem animi, & volup-

tatem corporis.

13 Vo

13 Voluptas animi, animo propria est; & mentesic percipitur, vt ad corpus nullo modo pertineat: voluptas corporis sensu percipitur; ideoq; ad animum ita spectat vt corpus etiam afficiat: sensus enim corporei sunt. Contingit interdum (inquit Xenophon) d' àvis à duxis si dest, inso animo vlouptatem percipere, aut dolorem: interdum vivi i da à duxis nui dia is ociualos, idest, pariter animo & corpore. Illa animi; hæc sensus voluptas est.

quot sunt iensus. Alia enim visu, alia auditu, alia alijs sensibus percipiuntur, Ex his voluptates ex gustu & tadu brutis etiam conveniunt, catera sensum voluptates in bruta non cadunt, while x a uses every, id est, nist per accidens: quatenus scilicet horum sensum voluptates memoriam refricant, aut imaginationem concitant voluptatem ad gustum & tactum pertinentium.1.3. Ethic.cap.10

C

al

l

n

8

tr

fe

g

g

n

rı

rı

8

m

b

b

20

ta

0-

ad

p-

ad

af-

n-

n)

ft.

do-

Me

mo

p-

ft.

lia

ur,

9u

n-

nt,

ci.

ım

i-

em

.3.

e-

communem ac naturalem, & propriam atq; adventitiam. lib. 3. Eth. cap. 11. Voluptas communis dicitur, quam omnia animantia naturaliter, ac fine delectu expetunt, ac percipiunt ex vsu nutrimenti ac Veneris cuiuslibet, ad conferuationem sui, tum in individuo, tum in specie. Voluptas propria est, quam quodq; animal suo judicio sibi deligit, ex hoc aut illo nutrimento aut. Venere. De qua dicitur, Trahit sua queq; voluptas.

rum dicitur, tot modis dicitur & alterum: quocirca eodem modo dolor dividi potest; primo in dolorem animi & corporis; secundo in dolorem com-

munem & proprium.

manda est, atque operationes, ex quibus oritur. Quocirca cum actiones alix bonx sint, atque eligendx, alix malx, ac sugiendx, alix descriptiones atque hones alix malx, alix bonx atque hones alix malx

malæ atq; inhonestæ, aliæ deniq; mediæ cuiusdem conditionis censendæ sunt lib.7. Eth.cap. 13. & l. 10.0.5.

18 Quod quædam voluptates inhonestæ sint, quædam mædie conditionis, hoc est, neq; honestæ, neq; turpes, per se satis notum, quod quædam honestæ sint ac bonæ, & à viro bono eligendæ, sequentibus argumentis contra Platonicos ostenditur. Primo, quia dolor voluptati contrarius est: at dolor malus eft, vei annas, vei quatenus impedit honestas actiones. Ergo voluptas bona est, aut simpliciter, aut ex parte. Secundo, quia beata vita cum voluptate conjuncta est: at si omnis voluptas mala effet, beatum non tantum non is sies, and is nomens vivere necesse esset.lib.7. Eth. cap. 13. Tertio quia onnes, non bestiæ solum, sed homines etiam, voluptatem expetunt. Quarto, quia voluptas alia bona auget. maius enim bonum virtus est cum voluptate, quam fi sola sit, & voluptate destituta lib. 10. Ethic.cap. 2.

19 Vo-

fi

fe

fi

C

e.

x

n-

i-

S,

0-

1-

n-

ia

0-

us

).

X

m

15

-

re

0

)-

t.

t.

.

c

19 Voluptates animi non solum funt præstantiores, quam voluptates corporis; sed etiam a'mas bonæ sunt, cum voluptates corporis tantum fint bonæ secundum quid, atque ex parte. Etenim voluptates corporis mediocritate probantur; excessu vitios sunt: at voluptates ani ni modum non habent; sed quo maiores, eo præltantiores sunt. Deinde voluptates corporis alicui defectui corporis medentur; ideoq; cum dolore conjunctæ funt: at voluptates animi incorporeæ fint, ac fynceræ, & ab omni dolore immunes. Atque hâc de causa stabiliores sunt. & minus satietati acfastidio obnoxia lib. 7. Ethic. cap.14.

cur à vulgo corporis voluptates præferantur voluptatibus animi, ex multis hæ sunt. Primò, quia putantur corporis doloribus mederi, eosq; quantum vis magnos expellere. Secundo, quia vulgus, non sensu magis viget, quam mente nullas alias voluptates percipere potes, præter voluota-

tes corporis, qua sensus feriunt. lib.7,

Eth.cap.14.

Hæc ferè funt quæ Aristoteles de voluptate & dolore disputat, Pla. tonici paulo aliter de voluptate philo. sophantur. Etenim Plato de voluptate differit in Philebo. Ex quo dialogo talem definitionem collegit Aristoteles. voluptasest sui Ces eis The qu' Cer air 3nri,ideft, ortus in naturam, que fit cum Senfu,lib.7. Erbecap. 11. Simfliter cum lib. 1. Rhet. cap. 11. voluptatem definit, nion of that tuxis ni natasaou adebas z aiobnaho eis The isapx war pulle, id est. motionem anima & restitutionem Subitam ac Sensibilem instratum natura convenientem, non ex sua, sed ex Platonis sententia, loqui censendus est. Caterum Plato per Misor xinou & 14-Idow eis The quote, intelligebat aram neuou This destoias à prioses, id est, repletionem deficientis natura. Adjecit autem vocem cum sensu, quia multæ motionessunt quibus naturæ defestus atque indigentia restauratur, quæ tamen non funt

sunt coniunctæ cum sensu. vt concoctio, accretio,&c. Aspasius in cap. 3. lib.7. Eth.

ci, voluptatem esse impersectam: quia omnismotus impersectus est, & actus entis in potentia. lib.7. Eth. cap. 11. &

lib.10.cap.3.

.7,

les

la-

10.

ate

taes.

- ne

um

im

it.

bas

id

em

ra

a-

A.

4-

V-

0-

m

)-

ne n

t

Hæc Aristoteles reijcit, atg; refellit. Ac primo docet, voluptatem non esse motum: quia motui competit celeritas & tarditas, voluptati no copetit. Hanva usy od est rax sos, & Beadins Tel' ist, were Bandy eis & hobony cospy eir 5 nal' autho. Aéza à n' ded , raxéas en es. Id est, fieri potest, vt quis celeriter aut tarde voluptate perfundatur, id est, ad voluptatem traducatur: at voluptate frui celeriter non contingit. lib. 10. Eth. cap. 3. Deinde docet voluptatem non esse ortum aut expletionem natura deficientis. Expletio enim corporis affecto eft, molesta illa quidem & cum dolore coniuncta: non est ergo voluptas ipsa expletio: Verum, cum fit expletio, fieri potest

t

potest vt aliquis voluptate afficiatur: sicuti afficitur dolore cum exinanitur, lib.10. Eth.cap.3. Præterea non omnes voluptates cum expletione conjunctæ sunt, sed eæ tantum, quæ ex alimentis percipiuntur: voluptates animi, & nonnullæ earum, quæ ad corpus pertinent, etiam tum percipiuntur, cum natura nihil desiderat: idque sine vllo dolore, aut cupiditate prævia. lib.7. Eth.cap.11

& lib. 10.cap.3.

24 Præterea fallum est, voluptatem impersectam esse ac per partes, vt motus acquiri. Quin est dido ti, uni divisio, id est, totum quid at g, impartibile: ideoq; adgious, id est, momento temporis percipitur. Etenim rest dido ugoro por ideot tis ar idorde, is ent minima ugoro productione temporis persicutur. Nimitum, on tis idorde di otrori productione temporis persicutur. Nimitum, on tis idorde di otrori por productione temporis persicutur. Nimitum, on tis idorde di otrori por persicutur. Nimitum, on tis idorde di otrori persicutur. Ideot qui volupattis forma in quolibet tempore persecta est, lib. 10 cap.

4. Est quidem alia voluptas alia diuturni-

UT:

ur,

les læ tis

n.

nt.

re,

II.

2-

vt

2-

i.

n-

6-

09

is

773

1-

9

13

P.

turnior aut maior: tota tamen volup-

## CAP. X.

De virtutibus intellectualibus, Pracipue de Prudentia.

## Parag. 1.

Ctum est de fine, & obiecto moralis Philosophia; supersunt media quibus propositus finus acquiri debet. Virtus scilicet, & Amicitia, de

quibus deinceps agendum eft.

2 Virtus & agerà, vnde dicta fint, dictum est cap. 2. Parag. 2. Virtus hoe loco non sumitur pro qualibet rei qualitate, aut essicacia; sed pro habitu, qui subiectum in quo est, (animum scilicet hominis) d' exor sumans, à rò espe wie d'amosidooiv. Id est, bene affectum reddit, & opus eius rectum, ac perfectum dat. lib. 2. Eth. cap. 6.

3 Virtutes dividuntur in Siaronn

rales tib. 2. Eth.cap. 1. & lib. 6. cap. 1. Quarum illæ, mentem; hæ, appetitum regunt, ac perficiunt. lib. 1. Eth.cap. 13. Per mentem autem intelligo partem illam animæ, quæ immortalis est. Errat enim Picholhomineus, quum virtutes dianoeticas in phantasia recipi, & in memorià servari docet. grad. 5. c. 6.

4 Operationes mentis dux sunt, qux virtute diriguntur, randeans y anicaris, id est, affirmatio & negatio: quibus totidem operationes appetitus respondent, Notice ral quy n, id est, appetitio et suga. Quemadmodum autem
virtus intellectualis mentem disponit,
vt nihil affirmet, nisi verum, nihil neget, nisi falsum; ita disponit virtus moralis appetitum, vt nihil prosequatur
nisi bonum, nihil aversetur nisi malum.
lib.6. Eth. cap.2.

5 Virtus moralis non potest exerceri sine virtute dianoetica. Appetitus enim noster ex se cœcus est: quare indiget duce ratione, quæ obiecta censeat, S

& bonum effe dictet, quod bonum eft, & malum, quod malum eft: quæque mediocritatem, in qua moralis virtus posita est, in qualibet actione definiat, & ad varias circumstantias accommoder.

Virtutes dianoetica funt quin- x que ves, emsbue, copia, rexen, z ogon-Ces. Ideft, intelligentia, scientia, Sapientia, ars, et prudentia lib. 6. Ethic.

cap. 3.

0 -

T.

m

3.

il-

at

es

in

t, °-

i-

.

-

n

t,

.

.

ır

1.

5

Mentispartes duæ funt, 70 imsnuovindy, no rd rousing lib. 6. Etb. cap. I. Sive, quod eodem redit, 78 0cmpn moly red το πεσυτικόν. Mens enim theoretica, ad sciendum; practica, ad ratiocinandum, ac deliberandum valet. Ad partem theoreticam pertinent intelligentia, scientia & sapientia: ad practicam, ars & prudentia. Mens theoretica versatur circa ea, quorum principia aliter se habere nequeunt; practica, circa illa quæ hoc velillo modo possunt evenire. lib. 6. Eth.cap. 3. Illius finis, & perfectio est fola veritas; huius, veritas ¿μολόγως έχε-

F 4

வார் செட்டு) சம் மேலிர், id est, que congruit cum appetitu recto; quæq; ad actionem

seferunt.lih.6, Eth.eap. 2.

8 Intelligentia est habitus assentiendi principijs sine demonstratione, lib.6, Eth. cap.6. Scientia est habitus demonstrativus. Ibid.cap. 3. hoc est, cog. nitio rerum necessariarum per causas, ac principia. lib.1.post cap.2. Sapientia eft rerum præstantissimarum scientia, cum intelligentia coniuncta lib. 6. Eth. cap. 7. Ars est habitus x x624 andis minlinds; id est, cum recta ratione effecti-था. है दा अ सर्वेत्र मंत्रण की प्रश्रंताण, हो मे Texta (10, 2) Semper, omme ar yern mi Ti Fart xourrar & un era. Id est, Omnis enim ars in rei productione occupata est; idg, molitur & spectat, vt aliquid siat eo. rum, qua esse possunt, & non esse. lib. 6. Eth.cap.4.

9 Sed de his satis; de prudentia accuratius agendum est. Ea enim sola ad moralem spectat Philosophiam. Intelligentia, scientia & sapientia Philosophiam theoreticam constituunt, &

media

n

21

ti

li p

r

e

Ti

ha

ruit

em

nti-

ne.

de-

og.

fas,

tia

tia,

th.

386

te-

78

71

nis

f;

0-

6.

ia

ola

1-

0-

8

12

media sunt ad felicitatem theoreticams ars omnino ad philosophiam non pertinet, quia hominis animum nulla felicitatis parte imbuit (quod tamen philosophiæ munus est) sed tantú circa instrumenta vitæ occupata est.

To Prudentia, dicta quasiprovidentia, Ciceroni est rerum expetendarum fugiendarum q; scientia. Aristoteli est εξις αληθής με λόγε πρακτική κει το πράθρωπο αλαθά εξικαλιθός με λόγε πρακτική κει το πράθρωπο αλαθά εξικαλιθός με λόγε πρακτική κει το του cumratione vera consunctus, ad agendum idoneus, in is occupatus, qua homini bona, vel mala sunt. lib.6. Ethic. cap.ς.

habitus cum ratione vera: quod nihil aliud est, quam virtus intellectualis. Nam ratio ad intellectum, siue mentem pertinet, & veritatis mentis perse-

dio est, quæ virtutem facit.

objecto. Finis prudentic indicatur, cum dicitur habitus practicus: idque non quia in praxi conflir, vt iultitia, tempe-

F 5. manth

rantia. & cæteræ virtutes morales; sed quia ad praxim ordinatur, eamq; dirigit. Spectat enim veritatem cum recto appetitu, & actione coniunctam. Hæc parte distinguitur prudentia ab intelligentia, scientia & sapientia: quarum persectio veritas est, & sinis saecia.

13. Obiectum prudentiæ funt ea omnia; quæ homini bona vel mala funt, hoc est, quorum rectà, vel pravà electione, aut fuga, homo probus, vel improbus constituitur:vno verbo 7 7 7 702m. Hâc parte discernicur prudentia ab arte, qua versatur circa ra monni. Quid inter medter, & minCir discriminis fit, dictum est cap. 1. Parag. 7. Sunt & alia inter prudentiam, & artem discrimina; ac prino, quodartis fit aliqua virtus, prudentiæ non fit: hoc est, quod artifex possir elle bonus, & malus; prudens, non nisi bonus. Secundo, quod in arte excufativus fit (verba funt Seneca, Epist.95.) voluntate peccare, quam cafu; in prudentia maxima culpa fit sponte delinquere. lib. 6. Eth.c. 5.

14 Offi-

6

6

n

le

n lo

in

q

d

il

fed

di.

of

æc

lli-

ım

ea

nt,

le-

m.

ex-

ab

iid

it.

lia

12;

JS,

ti-

15,

r.

æ,

3-

1-

14 Officium prudentiæ est καλῶς βελάνως τὰ κὰτῶ ἀγαλὰ τοῦ συμφέρουπ, ἐ πατὰ μέρο, δίον ποῖα πρὸς ὑχίκαν κὶσχὖν ἀλλὰ ποῖα πρὸς τὸ α΄ ζῆλ ὅλον. Id est, bene consulere in ỳs, qua sibi bona contilia sunt, non singulatim, quanam, verbi gratia ad bonam valetudinem, aut robur; sed vniverse, qua ad bene beateg, vivendum conducant lib.6. Eth.cap.5.

non tam de vniversis, quam de singulis. Vniversalia enim vivendi præcepta, & leges, magis certæ sunt, ac definitæ, quam vt consultationem requirant. Quomodo autem singulæ actiones ad normam virtutis componendæ sint, longe obscurrissimum est propter maximam circumstantiarum, varietatem, à quibus actionibus rectitudo, aut pravitas dependet. Hie igitur consilio opus est.

dentia, vel bonum præ malo, vel maius bonum præ minore, vel minus malum præ maiore eligendum. Minus enim malum habet rationem boni. Hac electio solum habet locum in malo tristi: malum turpe nunquam prudens eligit, ne quidem si minus sit: quia sua
potestatis est vtrumque malum evitare, nullamque turpitudinem, ne mini-

mam quidem admittere.

Prudentia dividi potest in Ethicam (Ariftoteles eam vocat 711 41 w'rdr n' ira, idest, que versatur circa se folum ) Occonomicam & Politicam. Ethica prudentia dicitur, qua quisq; fibi privatim bene consulit; Oeco. nomica, qua bene consulit familia; Politica, quà bene consulit vniuersæ civitati, z To agles 7 megalov soxale), id est, collineat ad id, quod factu optimum est. lib.6. Eth. cap. 8. Tres hæ prudentiæ species, non subiecto fiue re, led mi ira, id est, effentia ac ratione discernuntur. Ibid. Vnus enim habiturest, quo fingulis, & familie, & civitati confulitur; quia idem bonum est in z mont, id est, unt & wrbilib. I. Eth. cap. I.

8 Prudentia politica dividitur

in

in

ge

bu

TI

ta

神

po

m

8

8

IE

n

el

n

q

V

7

ec i-

e-

æ

a -

1

3.

1

(e

n.

1;

1.

2;

i.

d

72

2

0

in architectonicam, & practicam:illa generales leges condit, ac canones, quibus civitas regenda est; vnde & roustitut), id est, legislatoria dicitur: hæc civitatem regit secundum conditas leges, & fros para, id est, decreta facit ir vis ral'inaza, id est, de singulis factis. Vnde & politic ral'ifoxlus dicitur, servato nomine communis generis. lib.6. Eth.cap.

8. Politica subdividitur in sinasirulus & Cendlinko. quarum hæc in rebus gerendis; illa, in præmiis, ac pænis decernendis, & litibus dijudicandis, occupata est, lib.6. Eth.cap. 8.

ic

fa

1

V

tia

कल इंद्रेस, दियें को बहुबत्त्वी, में है। स्वर' वेपत्वह சூக்ரிக்(...ld eft, vt enim ipfa prascripserit,ita virtutes, & qui iis praditi sunt, agunt, lib. I. Mag. Moral. cap. 35. Etenim vis virtutis consistit in rectà wesas. gion. Atqui mesaigerie non potest effe recta fine prudentià, lib. 6. Eth. cap. 13. Estenim og Zis Exadlini. Id est, appetitio cum deliberatione. lib. 6. Eth. cap. 2. Et man 6 6 and 63, id eft, rette deliberare est munus prudentia. lib. 6. Eth.cap. 5. Secundo sequitur, neminem posse esse prudentem fine virtute morali. Prydens enim debet ad optimum finem vitam suam,omnesq; actiones dirigere. At vnusquisque finem sibi proponit studiis suis ac moribus consentaneum; bonus, bonun: malus, malum. lib.3. Eth.cap. 5. Vitiofitas enim pervertit judicium rationis, & Ana feu de of miei mei Ta's meanling's appas, id eft, efficit vi de principiis actionum (hoc est, define,) falsum indicet.lib.6. Eth.cap. 12. Ex quihusliquet, x7 + 7 peoporor, 2 the north egentu amoranei oz to ippon. id est, prudentia & morali virtute opus virtutis abfolvi. Virtus enim + ono do musi de de,
id est scopum (agenti propositum) rectu
facit; prudentia, ra' me de rem, id est,
media ad hunc ducentia. lib. 6. Ethic.
cap. 12.

20. Vulgò quatuor recensentur comites prudentia, omisous Senoms, in esta sulla sulla

ter effecta numeranda.

THE

le-

int.

te-

di.

ffe

13.

11-

. 2.

re

5.

Te

ų.

m

e.

it

1;

3.

21 Perspicacitas est naturalis sacultas judicandi de mediis. Dissert ergo à prudentia non hoc solum nomine, quòd à natura sit, prudentia vsu acquista: sed etiam, quod judicet tantum de iis, eaq; approbet, quæ prudentia excogitavit, ac præcepit agenda aut
omittenda, lib.6. Eth. cap. 10. Perspicacitati opponitur acumosa, id est. solertia est
facultas naturalis, media celeriter consequendi, & ad scopum applicandi. lib.
6. Eth. cap. 13.

lis

tia

lil

pr

00

ve

fti

ti

lic

tu

fu

Pi

Hæ duæ causæ remotæ sunt: causa proxima prudentiæ sunt præcepta,& experientia. Præcepta suppedi. tant cognitionem vniverfalium; experientia, fingularium. lib. 6. Ethic.cap 8. Vtraque in prudente requiritur; sed experientia præcipuè. lib.6. Eth. cap.7. & lib. 1. Met. cap. 1. Hac causa est cur juvenes fieri nequeant aut difficulter fiant prudentes. lib. 1. Eth.cap. 3. 6 lib.6 cap.8. Experientia ex memorià gignitur. multæ enim ejusdem rei memoriæ vnius experientiæ vim efficiunt. lib. 1. Met.cap.1. Sub experientia comprehenduntur exempla, quorum observatio vel imprimis facit ad prudentiam.

23 Vt consilium rectum sit, (hoc enim sonat ¿uβuλία) requiritur, vt & sinis bonus sit, & media legitima: tum etiam, vt nec præceps sit, nec nimis lentum. lib 6. Ethic. cap. 9. Trium definitur comence apisse agoi, id est, restum aqui et boni viri (de aliorum dictis aut factis) indicium. Vir bonus & zquus hic dicitur, qui ovystomunds est, hoc est, facilio

lis ad ignoscendum, quod per ignorantiam & infirmitatem commissum est.

lib.6. Eth.cap. 11.

nt:

ep.

di.

pe-

. 8.

fed

.7.

cur

fi-

6.6

ni.

rix

I.

e.

a-

m. Oc

fi-

e.

n-

uj.

C

prudentias; II. Luis pugnat; I. imprudentias; II. Luis peren; III, mregia. Imprudens vocatur, qui, vel occasiones rerum gerendarum negligit, vel nimia affectuum vehementia, ac festinatione arripit, sine debita deliberatione. The propositione dicitur, qui sollicitam, & anxiam deliberationem instituit de rebus nihili. The propositum sappellatur, qui pravum sinem sibi propositum habet, vel pravis mediis aspirat, etiam ad sinem bonum.

## CAP. XI.

De natura moralis virtutis in genere.

Parag. 1.



XPLICATA virtute intellectus, quantum quide instituto nostro sufficit, de virtute morali porro agendum dum est; idque vel secundum essentiam absolutam, vel secundum gradus perse. Etionis, aut impersectionis. De virtute absolute agendum est, prius in genere; deinde de singulis virtutibus in specie.

Virtus moralis definitur iξις σεραιφείνη λόξω, κὶ ως ἀν ὁ φείνηω ο ὁεισμες ἡμᾶς, ως ἀν ὁ φείνηω ο ὁεισμες, ιπας ημε medioeritate confilio coniunctus, inque medioeritate confiltens, qua penes nos, ac iudicio viri prudentis definita eft. lib. 2. Eth. cap. 6. vel plenius hoc modo. Virtus moralis est habitus appetitus sensitivi cum confilio conjunctus, inque a mediocritate affectuum, & actionú, nec non voluptatis atq; doloris confiscens, quæ ad nos relata, & viri prudentis judicio definita est.

3 Genus virtutis est habitus negueennde. Tei a tau tau fun fun fun imagnet students mad A g z i Ees. H fi dui apus,
a en students mad ue to g a a d G, nithois
les t dui a ueus i g e Es i guis ni nala a nada
t a uma a ueus e E e dus e misou es m. Id est, Tria
funt in animo, facultas, affettus, & habi-

tus.

tus.

affe

tati

cult

N

tia

ten

virt

præ

dan

cul

qui

tate

mo

pro

mu

Re

tur

cap

vir

exe

tit

am fe-

ute

ere;

Eis

ãs,

HS,

in.

ft.

0.

us 9;

ú,

fi-

1-

.

9-

s,

5 7

A

.

tw. Facultas est principium & materia affectus; affectus, motio quadam facultatis; habitus, robur & conformitas facultatis consuetudine parta. Plut de virt. Mor. Adhorum voum virtutes & vitia referenda funt. Non referuntur autem ad affectus, aut facultates. Nam à virtutibus boni denominantur, qui iis præditi funt, à vitiis mali ; ob illas laudantur, ob hæc vituperantur: at à facultatibus, aut affectibus, nec bonus quispiam, nec malus nominatur. Facultates enim à natura sunt, & indifferenti modose habent ad probitatem & improbitatem. Et affectibus commovemur; non sumus, neque dicimur tales. Relinquitur ergo, virtutem esse habitum.lib.2. Eth.cap. 5.lib.1. Mag. Mor. cap.7.lib.2.Eud.cap.2.

4 Additur mesupelinds: non quia virtus eiusve propria functio in nuda mesupéres confistit; sed quia non potest exerceri sine prævià mesupéres.

5 Differentia virtutis moralis petita est à materia & forma Materia no-

mine

mine intelligitur subjectum & objectum. Nulla enim alia materia tribui

potest accidentibus.

6 Subjectum virtutis haud dubié est appetitus: verum cum appetitus sit geminus, alter rationalis, alter anoso (ille voluntas, hie appetitus sensitivus dicitur) in vtro duorum virtus moralis sita sit, satis ancipiti controversia disputatur. Rationes enim pro vtraque parte a sferri possunt admodum speciosa. Vrgentiores tamen ex videntur esse, quibus appetitui sensitivo virtutes morales asseruntur: quarum ha sunt pracipua.

7 Primò virtus versatur in edomadis affectibus, ve poste à videbimus. Est enim habitus quo nes na mado in l'acur, id est, bene sumus in perturbationibus affecti. lib. 2. Eth. cap. 5. sive, quod codem redit, quo affectus nostri rationi obediunt. lib. 2. Eud. cap. 1. At affectus in appetitu tensitivo sunt, non in vositate; ve docuimus cap. 7. parag. 9. Ergo & virtutes morales. Hoc argumento de-

monstrat

m

vit

tut

Sia

tio

2 7

ld

Etus

cui

col

re:

nei

lat

cu

mu

8

fen

IUI

eo

cti

fur

di

eff

bit

je-

oui

bie

tus

10

vus

alis

lif.

que

ci-

tur

ites

unt

lo-

us.

Zu

io-

od

ont

tus

lű-

go

le-

rat

monstrat Aristoteles contra Platonem, virtutes non esse kientias: si enim virtutes essent scientiz, inquit essent in The Stavonteno The tuxis posto, id eft, in rationali anima parte: atque ita toleretur. בן דל מאספר לעצור עבףסט, אל ממלסה אל קולסה. Idelt, pars anima ratione carens, & affe-Etus & mores. 1. Mag. Moral.cap. 1. Secundò, virrus debet in ea animi parte collocari, que potest à ratione dissidere: at voluntas semper sequitur rationem: vnde appetitur rationalis appellatur : nec ab eà vnquam dissidet, nis cum ratio dissidet à seipsa, vt. ostendimus cap. 6. parag. 10. Tertiò, igniculi & semina virtutum sunt in appetitu fensitivo. Nam etiam in pueris sese exerunt ante vium rationis. At virtutes, & eorum rudimenta, in diversissubjeetis collocare', absonum plane atq; ablurdum eft.

8 Quod autem Scotus lib. 3. sent. dist. 33. quast. 1. colligat virtutem non esse inappetitu sensitivo, quia est habitus requestints, qui versatur circa bonum

tr

0

q'

81)

ra

ju

in

Q

pe

fti

ta

te

20

ca

de

eri

int

ter

nu

ap

qu

VO

vu

ap

num honeftum, cujus actus fit laudabi lis,& homini peculiaris; non satissolidum est. Nam appetitus sensitivus du pliciter confiderari debet ; nempe, vel quatenus à ratione separatus est; vtf in brutis . vel quatenus cum ratione conjunctus est, ab eaque regi potes; vi fit in homine. Si priori modo confide retur, farendum eft, ei neque ocal geon, neque honestatem, neque laudem con venire, neque ejus actum homini proprium ac peculiarem esfe. At si conf. deretur ide, quatenus ratione dirigitu jam & regaige (is illi convenit & hone stas, ejusque actio laudabilis, & homini ita propria ac peculiaris esse potest, " in bruta non cadat. Quoties enimap petitus iensitivus rationis confilio paret, causa non est, cur il'ius actio minus dicatur wewgelind, quam actio ipfius voluntatis. Imò actio appetitus sensi tivi ab actione voluntatis non discrepat, cum appetitus sensitivus sequitu confilium rationis.

9 Thomas à communi virtutum ditions

abi. Coli-

du.

vel

rt fit

ione

7; vt

fide

2011.

con-

pro-

onf.

gitur

one.

min

t, vi

n ap-

pa-

inus

pfius

conditione excipit justitiam, eamque tribuit voluntati: sed repugnante ratione. Etenim justitia nihil aliud est. quam vniversa virtus moralis , licet 78 non fit idem. Nam absolute confiderata, virtus dicitur; in ordine ad alium, justitia. lib. 5. Eth. cap. 1. Hæc distinctio in ratione potius, quamin re confistit. Quare fieri non potest, vt, cum in appetitu sensitivo sint catera virtutes, justitia ponatur in voluntate. Aristoteles tantum duo genera virtutum facit, intellectuales & morales: illas ponit & mi λομενω, has er τω αλορω.l. I. Mag. Mor. cap. 1. 6 5 lib. 2. End. cap. I. Tertiam fedem non agnoscit. Aut ergo justitia sita erit de To axógo , aut erit inter virtutes intellectuales numeranda. Falfum autem est, quòdà Thoma adfertur, bonum alienum excedere proportionem enfiappetitus senstivi; ac proinde justitiam quæ versatur circa bonum alienum, ad screvoluntatem, non ad appetitum sensitiuitu vum pertinere. Nam certe, si spectetur appetitus sensitivus, quatenus in homiutum tions ne

ne rationis imperio subjectus est, ac fe. des caterarum virtutum constituitur, evel ab ipfo Thoma, non minus ad alie. num bonum à ratione, quâ ducitur, excitari, atque impelli poteft, quàmad proprium. Quod autem definitionem iustitiæ ad sux sententiæ stabilimentum adducit, non admodum firmum eft. Ni cum à I.Ctis justitia definitur, constans & perpetua voluntas suum cuique tribuendi, ff. de Instit. & 1. lib. 10. autab Arifotele habitus quo hominis propensisunt ad res justas gerendas, quoque res justas gerunt, & gerere volunt lib. 5. Eth. cap. I. voluntas non opponitur appetitui sensitivo, sed designat solummodo, justitiam non posse sine voluntate, jut renitente voluntate exerce. ri. Atque hoc non est justitiæ peculiare, sed omnibus virturibus moralibus commune.

virtutes morales ponimus, civiles atq; Ethicas, non Theologicas virtutes intelligimus. Aliam enim harum ratione

effe

E

Ī

ľ

c fe.

tur.

lie.

tur,

nem

um

Nã

tri-

t ab

ro.

110-

int.

ni-

10-

ce.

12-

us

OV

q;

1-

né le esse, facile agnoscimus. Charitas enim manet in altera vita. 1. Cor. cap. 13. in qua non erit locus appetitui sensitivo, saltem non ante resurrectionem.

Pratereal concedimus, in voluntate esse quosdam habitus virtutibus moralibus analogos, qui ex prudentia, vt effecta ex suis causis, immediaté profluunt; quique sic se habent ad prudentiam, sicut actiones voluntatis se habent ad actiones intellectus practici. Hi habitus voluntatem quide perficiunt vt subjectum, non dirigunt, aut determinant vt objectum. Voluntatem enim ab intellectu practico determinari, alibi dictum est. At virtutes morales non solum appetitum sensitivum perficiunt vt subjectum, sed dirigunt etiam, ac determinant vt objectum; eumque rationi subjiciunt, ac reddunt morigerum, tametsi natura sua sequatur dictamen phantasiæ. Morales ergo virtutes insunt appetitui sensitivo vt sequatur rationem : at habitus illi virtutibus a'vaxope, infunt voluntati, quia quia sequitur rationem.

virtutis sunt affectus, quos in appetitu sensitivo residere demonstravimus, cap 7.parag. 10.8 meitus, que ex affectibus oriuntur, lib. 2. Eth. cap. 6. Item voluptas & dolor, quæ mail mise, à mis meit, à mis ser sun affectum, omnem actionem, imò omnia, qua sub electionem veniunt, comitatur, lib. 2. Eth. cap. 3.

13 Hæc est materia virtutis moralis, jam de forma dicendum est. Forma
virtutis est mediocritas, hoc est, medium inter nimium & parum, sive inter
excessum & desectum. Nam si artes inter nimium & parum medium servant;
si opera, quæ scitè affabreque sacta sunt
hoc nomine commendantur, ëri ën dpererisir, ën podera, si s de osepsonie n' interprese posessons to eu, i juiCione, id est, quod nihil illis detrahi aut
addipossu, excessu et desectu operis perfectionem corrumpente, idemá mediocritate conservante: quidni virtus moralis,

que omni arte a neiléssee n' à peisos en , si pies as en son este limation & melior est, sagittaris more medium ceu scopum petat ac feri-

at.lib.2. Eth.cap.6.

ım

itu

cap

ous

ip-

101

9-

em

em

a-

ma

di-

er

n-

nt;

nt

å.

0-

11-

ut

7-

1-

S,

z

vanda est in affectibus, & actionibus. lib.2. Eth.cap.6. Si enim in his nihil fuerit peccatum, non peccabitur in voluptate aut dolore. Qui enim appetit, & aversatur; agit, & omittit quod debet & quomodo debet, is voluptatem, aut dolorem non percipit, nisi ex quibus rebus, & quomodo percipere debet.

15 Primum ergo servanda est mediocritas in affectibus. Etenim is multi sun x i i druge ad Ba racei, to il mesor to d'inacior to d'inacior. To d'inacior. To d'inacior. Id est, in omni re continua ac divisibili, & plus, & minus, & aquale sumere possumus. Atqui affectuum divisibilis quadam latitudo est. Ergo in affectibus excessus locum habet, defectus, & mediocritas. lib.2, Eth. cap.6. Affectus non esse toto genere ma los, c.7. parag. 22. contra Stoicos probavinus

dus abolere, sed moderari, & regere, vt inter excessum, & defectum consistant. Non est ergo virtus a'ma sua i insepla, id est, vacuitas à perturbatione, aut animi quies, vt Stoici voluerunt, sed appurate potius affectuum, ac mediocritas

lib.2. Eth.cap.3.

quædam est, atque extensio, aut potius in rebus, circa quas actiones humanz sunt occupatæ, veluti in pecunia, honore, periculis, nutrimento, &c. In his ergo excessus etiam est, defectus, & mediocritas: quorum illum, & istum virtus sugere debet, hanc servare. Hæc igiturest mediocritas, servare modum, tu affectu in animo, tum eventu, & actionibus in rebus externis. Verbi gratia, modestia ita regit animum, vt nec immoderatos honores affectet, nec admittat.

extrema. Ergo & virtus erit inter duo extrema vitia, quorum virumque qui-

dem,

d

Ca

27

91

n

æ

in

P

af

71

in

8

fu

el

h

n

C

b

I

dem, virtuti contrarium est, alterum in excessional contrarium est, alterum in desectu. Isb. 2. Ethic. cap. 6. Sed tamen melor isalions is 1 nis areos medis annual mois to pioror. Id est, maior extremorum inter se pugna est, quam cum medio. Iib. 2. Eth. cap. 8. Pugna autem extremorum cum medio inaqualis est. Interdum enim excessus interdum desectus magis cum medio

pugnat. lib. 2. Eth.cap. 8.

ffe.

, Vt

int.

úа,

ni-

tas

do

iùs

næ

10-

his

IC.

1-1

gi. tű

0-

â,

ni-

10

10

i-

n,

18 Verum enimverò non omnis affectus aut actio medium admittit. Quædam enim 2000s propussas omnamulira per pauxotrolos, id est, quorum nominobus statim vitium est implicatum, vitinvidia, impudentia, adulterium, surtu, &c. Alia ipsa statim appellatione bona sunt, vit nemesis, pudor, zelus, jejunium, eleemosyna. Arque hujus quidem rei hæc est ratio, quòd hæc vocabula non nudos affectus, aut nudas actiones significent: sed affectus & actiones cum eircumstantiis conjunctas, in quibus bonitas aut malitia moralis posita est. Itaque sicut in extremis non est media

G<sub>3</sub> um

um, & in medio non est extremum; ita etiam in illis que per se mala sunt, non potest servari modus, neque in aliis, que per se bona sunt, modus transiri.

lib.2. Eth.cap.6.

pe velx the solar is + x6for + Ille is xipria, id est, secundum essentiam ac desinitionem, vel xi to e i zi to acesor, id est,
secundum prastantiam ac perfectionem,
Si virtus spectetur secundum essentiam
medium est inter extrema vitia, quæsibi invicem opponuntur, ve extremum
extremo, virtuti, ve extrema medio: si
verò spectetur secundum perfectionem
extremum est, & duo vitia alterius extremi rationem habent. lib. 2. Eth. cap. 6.

20 Præterea, virtus considerari potest, vel κε το ποίον vel κε το πόπον, Id
est, vel ratione qualitatis, vel ratione
quantitatis. Ratione qualitatis divisibibilis est & sensim crescit, prout altius in
animo homnis desigitur, eumque magis firmat in proposito bene agendi.

Quare non sunt audiendi Stoici, qui-

bus

ŀ

; ita

non

liis.

Gri.

ne.

Aé.

efi-

eft,

em,

am

efi.

um

o: fi

em

ex-

.6.

00.

Id

me

bi-

in

12-

di.

11-

US

bus μήτε α ge της α gesh υπερέχι, μήτα 🕦πεθώσιε καποεθώσεως. Ideft, nec virtus virtute maior est, neg, recte factum re-Ete facto. Plut. de Stoic cont. Ratione quantitatis confistit in indivisibili medio, à quo quicquid recedit, peccarum est To use of sample usua as केंद्र नरे of austaver minaxos. Ideft, rette facere vno tantum modo contingit; peccare multis modis.lib.2. Eth. cap. 6. Nam 70 a a a dov porofoles To 3 rands monufoles. Id est, bonum uniforme, malum multiforme. 1. Mag. Moral.cap. 25. Hæc tamen indivisibilitas, non mathematice, sed Ethice considerari debet: hoc est, cum aliqua qualicunque latitudine. Nam : ungor ra st angenbairor & fige), an' micov. Idest, non reprehenditur qui paululum deflectit à perfectione, sed qui longe.lib.2. Eth.cap.9.

21 Ab indivisibili virtutis medio interdum longiùs receditur, interdum minus longè. Quare iterum errare Stoicos necesse est, cùm peccata volunt esse paria. Peccatorum inæqualitas pendet

G 4

3

à diversitate circumstantiarum: ab his enim actionum qualitatem, ac discrimé morale pendere, dictum est, cap. 5. parag. 11. Nam gravius haud dubiè peccatum est, patrem deliberato consilio, & studio nocendi, quam justo dolore stimulatum, peregrinum intersicere.

pr

m

ta

ri

CC

ri

11

q

a

C

V

Į

22 Medium virtutis i ral' auro re vea sua, à veis muas, id est, vel ex ipsare, vel ex relatione ad nos, dijudicandum eft. Illud vocatur medium rei, hoc medium personæ sive medium rationis. Medium rei est, quod æqualiter distat ab extremis : sic sex dicimus esse medium inter duo, & decem. Medium rationis est quod . vni cuique convenit; quodque neque nimium, neque parú eft. Medium rei vnum eft, & omnibus idem: medium rationis varium & mutabile. Vtrumque medium pendet à proportione. Medium rei pendet à proportione Arithmetica; medium rationis à proportione Geometrica. In proportione Arithmetica servatur æqualitas excessus; vt inter 2. 4.6. In proporhis

DA-

ec.

io.

ore

re,

ım

ic-

at

i-

t;

15

-

à

à

proportione Geometrica servatur similitudo rationum; vt inter 2.4.8. Illicenim quaterharius numerus tot vnitatibus superat binarium, quota senario superatur; hic, quaternarius toties continct binarium, quoties ab octonario continetur.

23 Virtutes morales politæ funt in medio rationis, non in medio rei: idque propter duas causas. Prima est, quia virtus inæquali intervallo diftat ab extremis, ita vt cum altero majorem cum altero minorem affinitatem habeat. Verbi gratia, liberalitas propius acceditad prodigalitatem, quamadavaritiam; & sie de cæteris. Secunda caufa est, quia virtus se debet ad varias circumstantias accommodare, & nunc ad vnum nunc ad alterum extremum propius accedere. Ab hac communi lege excipienda est justitia: ea enim non in fimplici, sed in analogico sive proportionali medio confistit. Medium enim justitiz non pendet à proportione, sed ipsum est proportio quædam, yt suo los co

co dicemus.

24 Medium virtutis in qualiber actione, viri prudentis confilio defini. endum est. Quod sic non est intelligen. dum, ac fi in qualibet actione viri prudentis confilium foret exspectandum: fed hoc eo spectat, vt indicetur, modi cujulibet actionis, rectæ rationis dicamine, quam prudentes semper sequin tur, definiendum effe.

## CAP. XII.

De causa efficiente virtutis moralu.



XPLICATA est definitio victutis moralis: agen-

dum est porrò de causa efficiente; idque eo magis, quia de es non vno modo sentiunt Philosophi. Tum ctiam vtilis est hac doctrina ad naturam, & vim virtutis accurate, vt debet sieri intelligendam. Quare expensis primum dissentium Philophorum

Philosophorum sententiis, quid de ortu ac causa virtutis sentiendum sit, ex Aristotele docebimus.

ber

ini.

en.

oru-

ım:

odi

Sta-

un

11-

n-

f-

is,

nt

c

-

n

2 Galenus virtutum & vitiorum causam videtur constituere corporis temperamentum; quia nimifum, animi mores temperamentum corporis sequuntur. Stoici videntur existimasse, virtutes esse à natura, sasque hominum animis innasci, vitia esse contra naturam, eaque parari pravà consuetudine, ad quam alii aliorum exemplo feducuntur. Socrates volebat, virtutes emenμας effe.lib.1. Mag. Moral.cap.1. aut pegunous. lib.6. Eth. cap. 13. aut eriam Abs. lib. I. Mag. Mor. cap. 35. Quibus loquendi modis significare voluit, virtutes ad mentem pertinere, ac proinde dostrina & institutione parari.

Hæ sententiæ habent quidem aliquid veri, vt postea videbimus, sed nulla earum rha weiar airiar, id est, proximam ac pracipuam causam, quæ

hic quæritur, affignat.

Temperamentum proxima vir-

Nameth vitiorum causa esse non potest. Nameth vitiosum & morbidum temperamentum hominum mores secum serè trahat, (copiosa enim & accensa bilis, surorem; & nimia pituita, fatuitatem adsert) temperamentum tamen samum, homines ad hos autillos animi motus ac mores disponit tantum ac inclinat, non trahit necessario. Sape enim consuetudine mutantur mores, non mutato temperamento; & sape mutatur temperamentum, non mutatis moribus. Tum temperamentum in nostra non est potestate; at mores in nostro sunt positi arbitrio, vt documus. cap. 6.

Sed neque a natura virtus est. Nam primo, quicquid à natura est immutabile est: at mores, assuefactione mutantur. Nam qui bonus erat & probus, improbus sæpe sit consuetudine vivendi, & contra, Secundo, quæcunq; à natura nobis obveniunt; rais surapis rais remo memper rom som som prima rais rais accipimus, deinde functiones facultates accipimus, deinde functiones

obimus

061

GO

1x

Id

94

177

91

(u

n

b

eft.

n.

ımı

aa-

ni

7-

m

n

1-

-

2

0

solumus. Neq; enim ex iteratasæpe sensione sensum accipimus; ἀλλὰ ἀνάπαλις.
ἐχονθες ἐχονοώμεδα, ἐχονοώμενοι ἔχομες,
Idest, sed contra, cum sensum haberemus eo vsi sumus; non adepti sumus eum,
quia vsi sumus. At virtutes consequimur, ενεργήσανθες σεθπρον, idest, postquam exercuimus prius, qua virtutis
sunt. Tertio, legislatores solent homines præmijs ad virtutes incitare, pænis
à vitijs deterere; frustra, si virtutes, &
vitia à natura prosiciscuntur, non ab arbitrio nostro lib. 2. Eth. cap. 1.

os Sed nec institutioni aut doctrinæ virtus in solidum tribuenda est. Etenim apòs à peuas tò ei diva pingòs, à è diioxid. Id est, ad virtutes comparandas
scientia sine doctrina parum aut nihil
valet.lib.2. Eth. cap.4. Non slectit enim
voluntatem, nec subigit affectus. Ets
enim intellectus de rebus appetendis
& sugiendis edoctus, vore quidem judicet, cum eas absolute considerat,
hallucinatur tamen sæpe, cum easdem
cum omnibus circumstantijs consert, &

ad actionem destinat. Atq; hic error ab affectu est. Nam qui affectibus ducitur, non audit dehortantes à vitijs; nec rationes, aut præceptorum momenta intelligit. Non prius ergo prodest doctrina, quam animus auditoris ita excultus est moribus, vt possit recte gaudere, & dolere. lib. 10 Ethic. cap. 9.

Hicassectus non nisi consuetudine subigitur: ex quo sequitur, consuetudinem sussar ai riar esta sis mosas subias s

les docet lib. 2. Eth. cap. 1.6 2.

8 Consuetudo quam Graci is o vocant nihil aliud est, quam crebra moralium actionum repetitio. Actionibus virtutes essici, vel ipsa docet experientia. Vt enim fabricando, fabri; ita rai di sua si ocioseo se se actiones exercendo, justi ac temperatas actiones exercendo, justi ac temperatas fiunt. lib. 2. Eth. cap. 1. Idem evincit vocis etymon: virtus enim is nai dicta est sin is esse, à consuetudine, voce in vno tantum elemento

mento mutata lib. 2. Eth. cap. 1.

rab

tur,

ra.

in.

do-

au.

u-

lu.

0. 1

i.

e-

a j-

a

9 Numerus actionum, quibus virtus generatur, non potest definiri. Plures enim vel pauciores requiruntur, prout animus ad virtutem magis est aut minus dispositus: prout etiam actiones validiores sunt aut minus validæ. Actionum enim paucitatem, valor & attentio facile compensat.

paratur debent constare certa quadam mediocritate inter excessum & desectum: quæ à mediocritate recedunt, virtutem corrumpunt potius & vitium

generant. lib. 2. Eth. cap. 2.

Medium in actionibus & affectibus consequi summæ difficultatis est. Facile est irasci, & pecuniam erogare: at difficile est irasci, & pecuniam erogare: cui, quantum, quando quamobrem, & quomodo oportet. lib.2. Ethic. cap. 9.

ose servanda sunt. Primo, quandoqui-

dem

dem 7 axpar, rd pl esto auaprakorspor, no Jarlor, id est, extremorum alterum ma. sus peccatum est, alterum minus: si quis medium accurate non possit assequi, τα έλάχι τα ληστέου τ κακών, id eft, minima malorum elgenda sunt, & maxime declinandum ab co vitio, quod virtuti maxime adversatur lib. 2. Eth. cap. 9. sic tamen hac regula servanda est, vt non accidat illud Incidit in Scyllam cupient vitare Charybdin.

Secundo, longissime recidendum estab eo vitio, ad quod natura fumus procliuiores, atq; ex quo plus voluptatis percipimus. Hoav 38 arepir. Tos Ta auaptarde. eis wi Cor não we. Id eft, enm longissime a peccato recedimus, ad id quod medium est veniemus: eo nempe modo quo lingna distorta sectione re-

Eta fiunt. Lib. 2. eth. cap. 9.

Tertio, in omni negotio voluptas, & quicquid jucundum est, nobis debet effe suspectum. Où y a Nimm upirour ait. Id eft, in ea indicanda nimium nobis tribuimus. lib. 2. Eth.cap.9.

Non

N

ftr

tia

qı

9

b

7

7

ł

na.

uis ui,

mi\_

me

Ge

on

ns

1-

ra

15

.

e

Non est ergo committendum, vt nostras actiones voluptate aut dolore metiamur, & licitum putemus omne id, quod jucundum nobisest; & illicitum, quod iniucundum.

15 Actiones non tantum causæ sunt, sed & affecta virtutum. Nam ex viralitation of the animal of the animal of the animal of the animal of the sunt of

efficient, ac formant; & eas, quæ virtutem efficient, ac formant; & eas, quæ virtutem efficient, ac formant; & eas, quæ virtutem formatam consequentur, non exiguem discrimen est. Nam quæ virtutem antecedent, eventu quidem bonæ sunt, non animo: at quæ virtutem consequentur, & eventu & animo bonæ sunt. Qui enim virtute præditus est, & sciens agit, & consequence, hoc est, capto consilio,& voluntate firma, ac constan-

constanti: qui virtute nondum est praditus, eadem quidem agit, sed non eodem modo, & animo lib. 2. Eth.c.4.

quis adeptus sit, necne, ex voluptate & dolore, quæ nostras actiones sequuntur, judicari potest. Si quis enim ex virtutis actionibus capit voluptatem, certum est, eum hominem virtute preditum esse: at si quis ob honestas actiones contristetur, is habitum sibi nondum peperit. lib.2, Eth.cap.3. Suntalia multa signa vel crescentis, vel persectæ virtutis, quæ accurate recensentur à Plat.lib.de suo in virtute profesto cognoscendo.

am virtutis causam esse diximus, naturam præsupponit & doctrina atq; institutione dirigitur. Tribus ergo rebus boni siunt. Hæctria sunt quas édos à xópos, idest, natura consuetudo, & ratio siune institutio & doctrina lib. 7. Pol. cap. 13. Natura incipit, doctrina dirigit, consuetudo absoluit.

19 Per

C

2

ora-

100-

C.4.

utis

e &

un.

em,

rę.

Si.

n-

2.

fe.

ur

g-

1-

1j-

S

cultates naturales intelligendæ sunt, quam naturæ quædam prætogativa, quam ivoviæ Philosophus, lib.3. Eth. cap. 5.% virtutem naturalem. lib.6. Eth. cap. 13. appellat. Hanc naturæ prærogativam respiciens, docet virtutes ui dis oviæ, and movekou huis Steak wirds in intelle, vi ad eas sufcipiendas apti sums natura lib.2. Eth.c. 1.% and hon, id est, virtutes morales, id est, dispositiones quasdam ad virtutem, natura vobis inesse. lib. 6. Ethic. cap. 13.

bene temperatum; item sagax ingenium, acre ac solidum sudicium, sidelem memoriam, bonam indolem, aliasque dotes naturales, quæ ex benetemperato corpore sere consequentur, item semina virtutum, hoc est, generalium propositionum ad discrimen honesti atq; inhonesti spectantium notiones.

Institutio alia est practica, alia

specula-

speculatiua. Institutio practica primo in pueris, deinde in adultis adhibenda est. Pueri inde à teneris ad honestatem & virtutem educandi sunt. Bona enim e-eatio magnam habet ad virtutem generandam momentum. Nam etsi pueri non sint virtutem, aut vitiorum capaces, quam diu pueri sunt: vtile tamen est ac necessarium, vt ijs rebus assuescent, in quibus virtus consistit. Nam

Quo semel est imbuta recens servabit

odorem Testa diu,

tarelaudabiles quosdam affectus, pudorem, zelum, gloriæ cupiditatem, & id genusalios; quibus seu frænis ac stimulis quibusdam ad officium saciendu n addigantur. Etsi enim virtute præditi, his adminiculis non indigeat, vt qui solo virtutis amore virtuti student: in juvenibus tamen, alijse; qui ad virtutem formandi sunt, valde commendantur. lib. 4. Eth. cap. 9.

2 3 Adulti præceptis instituendi funt, & exemplis. Præcepta sunt exem-

plaria

pla

en

tu

Ph

to

pr

qu ph

pi

al

9

in

R.

&

e-

e.

ri

1-

'n

5

it

i-

e

plaria, & normæ formandæ vitæ: exempla non folum funt normæ vivendi, fed & stimuli, quibus animus impellitur ad studium virtutis, & à peccatis deterretur.

24 Institutio speculatiua spectat Philosophiam theoreticam: quæ licet toto genere diversa sit à philosophia practica, vtilissima tamen est ad virtutis studium primo, quia de multis agit, quorum cognitio in practica Philosophia est necessaria, vt de sine, de anima, ejusq; facultatibus. Secundò, quia judicium format, & magna magni, parva proviæstimare facit. Tertiò, quia animu abducit à rebus corporeis. Quarto deniq; quia multa suppeditat argumenta, quæ nos ad virtutem invitant.

CAP.

## CAP. XIII.

De Pietate.

Parag. 1,



Xplicata est virtus moralis in genere: sequuntur species. Neque enim vnica tantum virtus est, vt ex eft,

de

cer

po

tx,

cta

im

CO

rep

vii

cel

int

pri

cta de

ipí

fu

ſe,

un

ad

tu

Stoicis antiquioribus quidam existimarunt, sed plures, exque specie disserentes. Disserentia virtutis petenda est ab obiecto: obiectum vel internum est, vel externum: internum sunt affectus: externum, personx, erga quas, & res,

in quibus virtus exercetur.

2 Ex obiecto externo dividitur virtus in pietatem & probitatem, pietas, erga Deum est; probitas, erga homines. Neq; enim hicpietas pro oidemines. Neq; enim hicpietas pro oidempla sumitur, sed pro eversela. Atque hoc sensui inter virtutes morales censetur, & ad ciuilem beatitudinem dirigitur: quia & ipsa in affectu posta est

eft, quæ virtutum eft materia, & mirifice conducit ad reliquos affectus moderandos. Probitas iterum in varias species subdividitur, vt cap. seq. dicemus

ilis

e.

ica

ex li-

e.

est ft,

US:

es,

ur

e-

0-

0ue

1i-

a

A

Virtutes dupliciter confiderari possunt: nempe, vel quatenus inchoatx, vel quatenus absolutæ atq; perfe-& funt. Si virtutes inchoatæ funt atq; imperfectæ, vnaquæq; potest sine alijs consistere: at persecta virtus in nullo reperiri potest, qui, non sit omnium virtutum corona stipatus. Adeo necessario virtutes omnes, si perfectæ sint, inter se connexæ sunt. Idque vinculo prudentix. Nam neq; virtus effe perfecta potest, sine prudentia; neque prudentia fine virtute. Ex quo sequitur, vt ipsæ quoque virtutes, cum persectæ funt, necessario copulatæ sint.

Pietas est virtus Deum religiose, riteq; colendi. Quid autem sit deum ritè colerè, non ex Aristotelis, qui admodum parce pietatem interpretatus fuit, sed ex Pythagoricorum, Plato-

nicorum

C

C

if

II

P

al

C

n

a

F

S

1

ł

I

nicorum aliorumq; humanæ sapientia consultorum scriptis, qui plura de pietate tradiderunt, delineandum est, quantum id allucente rationis nostra face, ac naturali lumine fieri potest.

qualemeunq; ipfa natura hominum animis inserit. Hæc enim communis notio, Deum esse, vbivis gentium se exerit, & religionis studium tam vehe mens producit, vt homo, quamvis zegerrimè se alijs submittit, lapidem potius colat aut lignum, quam vt prosus sit sine religione.

o Pietas, religioq; nascitur ex numinis prævià notitia: & prout hæ notitia; vel vera est, vel salsa, ita quoq; religio vel pietas est, vel superstitio, atque idololatria. Quare cum Apostolus gentiles reos agit temeratæ pietatis, isque justam damnationem denunciat, hæ duo conjungit, rò yrasso ri sië, id est, quod de Deo cognosci potest, interipsos manisestum est, desipiens, eorum cost

ntia

oie-

eft,

tra

em

um

Inis

ex.

he-

z-10-

fus

u-

10.

oq;

at-

us

jf-

at,

id

er

t,

n

K

cor vt innuat, & Deum non posse ritè coli, sine vera notitià, & ideo non suisserite cultum à gentibus, quia animi pravitas notitiam de Deo corruperat.

agnoscenda, ex quibus intelligi potest, illi jus competere exigenda ab hominibus pietatis, & religionis; week, id est,

eminentia bonitas, & justitia.

Quod Deo pietatem deberidicimus ob eminentium, ex ijs, quæ in natura & ordine mundi, in homine, atg; in socieiate humana conspiciuntur, firmo argumento comprobatur. Primumenim videmus in hac visibili natura imperfectiora perfectioribus inservire; elementa, mistiscorporibus; mista corpora, plantis; plantas, ani nantibus; amantia, & catera omnia ho nini. Deinde i who tuxi is ownal & agxt, Amonalu degat o y ves i opegens, monnun ig Balinende. Idelt. Animus in corpus herite imperium obtinet: mens in appetitum, politicum ad regium. Preterea

rea mas natura sua præstantior est sæ. mina: ideoq; ille, imperare; hæc, parere debet. Postremo, qui cateris hominibus tanto inferiores atque deteriores sunt, quanto bestiæ deteriores sunt homine, corpus animo, appetitus mente, aut femina mare; hi natura funt eo. rum ferui, jisq; melius est aliorum im perio subeffe. lib. 1. Polit.cap. 5. Quz cum ita fint an non homines fateri debent, necesse esse, sibiq; vtilissimum, vt sapientissimo & optimo Deo serviant, hoc est, eum pie ac religiose co. lant? Iple Epicurus, qui, quamvis doceret Deum in aga'y para ixiv, in m. pexio, idelt, neg ipsum habere negoti quicquam, neg, alis exhibere, judicavit tamen, vt Cicero retulit lib.1. de Nat. Deor.tam eximiam effe, acprastantem Deorum naturam, vt ea debeat ipfa per se ad se colendam alicere fapientem.

9 Bonitas Dei ac beneficentia, quam multas & vrgentes causas suppeditat religionis? Deus nos fecit, nos có-

**feruat** 

fæ.

are-

mi-

rio-

**funt** 

en-

eo.

im.

Qua

de.

ım.

vi-

co.

m.

otu

C2-

2.

sefa-

ia,

e-

őlat fervat, nos fovet ac gubernat; & omnia fecit, conservat, fouet, ac gubernat in nostrum vsum. Summa erit ingratitudo, horum beneficiorum magnitudinem non agnoscere.

noc modo pietatem excitat. Pietas juflitia quædam est (vt ait Cicero lib. 1.
de nat.deor.) adversus Deos: dicamus
nos, adversus Deum. Ex quo sequitur, iniustum este eum, ac proinde justas pænas exspectare à justo Deo, qui
pietatis debitum, hoc est, religiosum
cultum ei non persoluit.

in animo consistit; ant externus atq;e-

tiam corpore exercetur.

re, & timore sue reverentia. Amandus est Deus quia ipse optimus est, ipsumq; summum bonum, & omnia bona nobis largitur: timendus, quia omnia novit, omni pervidet providet, ac regit.

13 Timere ac revereri Deum nihil est aliud, quam omni studio cavere, ne

H 2 peccatis

peccatis nostris eum offendamus, eius. que iram in nos provocemus. Pertimescite Deos ô filij (inquit Cyrus apud Xcnophontem lib. 8. (grop.) vt nibil impij nihil nefarij comitatis, vel deliberetis.

qua Cicero, lib. 2. de nat. deor. Cultus deorum optimus est, idemque castissimus, & sanctissimus, plenissimus, que pietatis, vt eos semper pura, integra, incorrupta, & mente & voce veneremur. In quibus verbis, si pro Deorum, Dei scripsisset, quid posset Christianus desiderare?

Precationis species sunt, petitio & gratiarum actio. Petendum est a Deo non solum, vr bona nobis necessaria largiatur, sed etiam, vr delinquentibus nobis ignoscat, & mala, quæ ob peccata nobis imminent, avertat. Hac deprecatio dicitur.

funt sed ea, quæ & imãs bona sunt, & nequeunt no bis male cedere lib. 5. Eth.

iuf.

rti\_

pud

ibil

eli-

de

tus

ffi-

uf-

te-

ne-

m,

nus

ti-

1 1

[a.

n-

ob

æc

12

82

cap. y . Verum quia ipsi fere ignoramus, quid nobis vtile fit, aut invtile, aut generalis formula instituenda est; qualis est illa veteris poetæ apud Platonem Alcib. 2. Zd Ba Cind, To who sand & δυχομένοις η άνεύκλοις "Αμμι Αλδα. το 3 Alpa nj ouxquiross a minetir. Id eft, Impiterrex, optima quidem & voventibus o non voventibus nobis tribue, mala etiam à voventibus averte. Neque aliter Deos præcabatur Socrates, quam vt x bona largirentur, quod illi optime fcirent, cuiusmodi resessent bonx. Xenophon.lib. 1. Smys. Aut putendum, vt ea sentiamus, loquamur, & agamus, quz & ipsi Deograta sunt; nobis amicis, ac Reip. salutaria, & honorifica. Xenoph. inraex.

17 Gratias esse Deo agendas pro acceptis benesicijs,& ratiofacile dictat, & Ethnici crediderunt. Si luscinia essem, inquit Epictetus, facerem quod luscinia: cum autem homo sim, quid faciam? laudabo Deum, nec cessabo vnquam. In Rom. Rep. frequentissi-

H 3

mum

mum erat Dijssupplicatio no decerni, quoties res feliciter cessissent, aut vrbs esset ab imminente calamitate liberata.

adhibita fere fuere facrificia quædam, aut lustrationes, quibus iratum numen censebant placari. Hæc enim opinio omnium hominum animis insixa est, dilectis offendi, & irasci numen: ex hac irasequi calamitates, tum publicas, tum privatas: Deum victimis placari, & calamitatem averti, si recte instituantur. Quæ quidem arguunt, recte illos existimasse, non posse solis precibus, sine vilo satisfactione placari numen: sed veram rationem satisfaciendi, & vsum sacrificiorum ignorarunt.

tutum est, sed & dux cæterarum & fundamentum. Maxima enim illius vis est ad homines in officio continendos: nam qui ratione moueri non possunt, religione tamen moventur. Pietate autem sublata, Inquit Cicero, sides etiam, societas humani generis, & vna

excellen-

excellentissima virtus justitia (imo omnis probitas) tollitur lib. 1. &c. Nat. Deor.

Cosamoria fine superstitio: in defectu,

impietas.

rni,

vrbs

icis

am,

nen

nio

eit,

hac

as,

tri,

u.

11-

ci-

4-

n-

r-

n-

s:

t,

e

S

Superstitiosi dicuntur, qui nimis anxia cura omnia à numine, imo omnia pro numine, metunt, & quidlibet comminiscuntur a l placandum numen, quod semper sibi iratum esse existimant: quare semper idololatria, & isanospionia, cum superstitione coniunca est. vid. plut. Sei Aprisay.

nullo pietatis ac religionis sensu tangutur, quia censent, vel non esse Deum, vel non affici cura rerum humanarum.

13 Hæc fere ex Philosophis hauriri possunt de pietate præcepta: quæ,
quam mutila sint, præ ijs quæ in S. Litteris de pietate præci piuntur, cuivis
Christianorum facile est intelligere.
Qui enim potuerint illi pietatem rectè
docere, quorum alij plures deos habuH 4. crunt

erunt, alij vnum quidem deum profes. fi sunt, sed qualis ille sit, non noverunt, ne quid m quantum satis est ad pietatem. Omnes ergo patrias religiones præ cæteris commendantes, à vero modo colend Deum, quam longissime aberrarunt. Quidni? nam animalis homo non capitea quæ sunt Spiritus Dei 1. Cor. 2.11.

pretium in Philosophorum libris annotare, & excerpere, quæ illi de pietate ac religione præceperunt, vt intelligamus, quam longe, imo quam non longe posfit homo in pietatis ac religionis do-Arina progredi, sine supernaturals lumine. Si in maximis illis hominibus scintillæ fuerunt, imo vmbra tantum pietatis, quid statuendum erit de nobis, quam, ipso Deo doctore opus esse, & illius spiritu, qui nos ducat in omnem veritatem?

## CAP. XIV.

De fortuitudine.

Parag. 1.



fef. unt.

etanes

0-

ab. mo

T.

z.

0-

ac ıs, 2

).

-

15 n

Vit pietas; sequitur probitas,quæ complectitur omnes virtutes, quibus hominis officia, vel erga seipium vel erga alios homi-

nes continentur, atq; gubernantur.

2 Cicero quatuor facit virtutum familias, prudentiam, Iustitiam, Fortitudinem, & Temperantiam. Ex harum enim partium aliqua oritur, quicquid inter homines honestum est. lib. 1. off. Vulgo virtutes hæ vocantur Cardinales. Ex his prudentia przest dirigendz rationi, versaturq; in veri perspicientia solertiaque. Relique præsunt appetitui. Appetitus, vel circa nostra versatur; vel circa aliena. Cum circa nostra versatur, dirigitur à Fortitudine vel temperantia: ab illa, in rebus adversis, & H 5 ingra-

ingratis; ab hac, in rebus secundis & jucundis: eum versatur circa aliena

dirigitur à Iustitia.

3 Hac divisio non est quidem contemnenda; sed tamenquia non sa. tis liquet, qua ratione reliqua virtutes ad has familias referri debeant; quia etiam prudentia cum virtutibus moralibus confunditur, tutius erit Aristote. lem sequi, qui singulas virtutes recenset,& suo ordine explicat.

4 Etsi non magnopere laborandum sit de tatione ordinis, quein Aristoteles servavit in virtutibus enumerandis, videtur tamen aliqua illius ratio reddi posse non incommoda. Virtusenim vel nos dirigit in ordine ad nos ipfos, vel in ordine ad alios, hoc est efficit venihil faciamus, quod sit nobis ipsis inconveniens, velalijs noxium. Virtus quæ nos dirigit in ordine ad noimetiplos, vel circa affectus versatur, vel circa conversationem. Affectus virtute dirigendi præcipue tres funt, metus, supiditass & ira. Circa metum versatur foris &

ena,

lem

fa-

ites

a e.

ra-

te.

en.

n.

A-

e-

io

C-

it

fortitudo. Cupiditas vel in voluptatibus cernitur, vel in divitijs, vel in honore. Circa cupiditatem voluptatum versatur temperantia: circa divitias & sumptus mediocres, liberalitas; circa magnos, magnificentia: circa honores magnos, magnanimitas, citca mediocres modestia. Circa iram versatur manfuerudo. In conversatione vel veritas spectatur, vel iucunditas: veritatem speciat veracitas: jucunditatem, in serijs ac tota vita, comitas; in jocis vrbanitas. In ordine ad alios nos dirigit justitia, atq; ea vel vniversalis, vel partieularis: illa nos dirigit ad bonum publicum totius civitatis; hæc, ad bonum privatum fingulorum civium.

pamus, sed animi. Græci à viro. Hæc enim virtus viro fere peculiaris est, &
raro cadit in fœminas. Pendet enim à
temperamento sicco, & calido, & corde
compacto, solido, ac spirituoso, quæ

rara

rata funt in fæminis.

6 Fortitudo est virtus servans mediocritatem in metu & siducia.

T Differentiæ specificæ virtutum, ab obiecto, vt dictum est, petendæ sunt, vel interno vel externo. In hac definitione obiectum internum expressum est, metus & siducia. Obiectú externú est πο φοβεςδι καλτο δαρβαλέον. Id est, quod metum incutere; aut considentium adferre solet. Circa vtrama; versatur fortitudo: sed præcipuè circa metum. Metus enim versatur circa mala: siducia, circa bona. Atqui dissicilius est ideoq; fortitudini nagis consentaneum, πο λυσιωριών και πουεντατική και πονεκατική και πουεντατική και πουεντατι

8 Quicquid metum incutir, malum esse debet. Et quamvis omne malum ita comparatum sit, vt metum ineutere possit, fortitudo tamen in omni maloru genere non cospicitur, l. 3. E. c. 6

9 Mala sunt duorum generum: quædam inhonesta, quædam tristia:

Mala

ti

e-

m,

ni-

nū od

d-

T-

e-

a,

9;

ł,

-

-

i

Mala inhonesta dicuntur peccata . & quæcunque ex peccatis nascuntur, nofirave culpa contrahuntur. Hac vir bonus haud dubie metuere debet. Qui enim ea contemnit, tantum abest vt for tis fit, vt improbus potius, atque impudens debeat appellari. lib. 3. Eth. cap. 6 Hæc causa videtur fuisse quibuidam ex antiquis, vt fortitudinem obsor 46/8, 2 Ais abela definirent, id eft, meium re. prehensionis & timorem infamia. Nam qui timidi sunt adversus leges, confidetes funt adverfus hoftes; | 13 70 mont Busa Adia (17, is makesa possuspos to vanos aniou, ld est, minime metuunt mala pati, quimaxime metuunt male audire. Plut in Agid

nam conditionem ac vires superant, ve prodigia, terræ motus, inundationes, & id genus alia. Sed neque in his est occupata fortitudo:nam quia neque sibigloriam pariunt, neque cuiquam v

tilitatem

tilitatem adferunt, qui horum malorumole opprimuntur, necesse est ab omnibus ea metui, qui sanæ mentis sunt, & insani, imò etiam athei sunt, qui hisce malis intrepidè se objiciunt. lib E. Eth.

cap. 7.

Mala triftia zal' ar Spo mor dicantur,quæ,etsi hominem terrere posfunt, humanas tamen vires non superant: atque hæc iterum vel leviora funt, vt jactura pecunia, morbus, exilium; vel graviora, vt pericula, mors. Hac omnia quidem viro forti intrepide ferenda funt, si sua sibi culpa non obveniant: qui tamen in levioribus illis a cocor fe præstat, si nihil aliud accedat, non fortitudinis, sed aliarum potius virtutum, puta liberalitatis, modestiæ aut mansuetudinis, laudem hoc nomine meretur: ficut ex adverso avari, ambitiofi, autiracundi sunt, qui ea supra modum metuunt. Vera enim fortitudo in maximis tantum malis conspicitur. lib. 3. Ethic. cap. 7. Non tamen in omnibus: funt enim quædam, eriam in the val' ar Spanne,

qua

qu

no

ac

er

at 8

n

M

1

orû mi-

t,&

isce

ın-

nt.

at-

12-

rel

nia

da

t:

(e

i

1,

.

quæ sine improbitate, atque impietate non possunt contemni: vt ignominia, ac contumelia, quæ nobis ac nostris imerentibus infertur: item calamitas aut excidium patriæ, eversio religionis, & id genus alia.

12 Malorum omnium maximum, ac terribilissimum est mors: nempe si ea in se consideretur : si verò consideretur in ordine ad vitam futuram, cujus respectu hæc nostra vita mera mors est, ne in malis quidem numeranda eft. Mors in le terribilis eft, quia 70 mes, est, id est, extremum, atque vltima linea rerum ad civilem vitam pertinentium. Nam म्ह जन अरब मा के दिन देंगा की कर, देंगा बंद्रका dor in raxor iD. Id est, mortuo nihil reliquum videtur effe (ex iis scilicet quæ civilem felicitatem (pectant)neg, bonn, neg, malum.lib. 3, Eth.cap. 6. Fortitudo igitur præcipuè consistit in mortis periculis adeundis, ac fustinendis.

obvenire possit, vt in bello, ex naufragio, ex morbo, ex supp'icio, aut alio ali-

quo

quo modo; fortitudo maximè relucet in periculis ac morte bellica: quæ quia pro religionis, pro libertatis, pro patria parentum, ac liberorum defensione oppetitur, pulcherrima est, atq; honestissi ma, lib. 3. Eth. cap. 6. Huc referri debet mors eorum qui injustè damnati ob professionem veræ religionis, magno animo mortem ferunt, vt martyres.

rum generibus, vt in tempestate, in morbis, vir fortis à Ains quidem, id est, sine metu est, etiam tum, cum de salute sua desperat: verumtamen & Sávalor mesur suspective, id est, agre fert, talem sis mortem opperendam esse, quæ nec alis visitatem adsert, nec sibi gloriam.

lib.3. Etb.cap.6.

dè adire, & constanter sustinere pericula: sed ea solum, que honesta sunt, hoc est, que Reip, vel facto, vel exemplo sunt profitura, & ipsi laudem ac gloria paritura qui ea adir; idque prudenter, hoc est, vbi, quando, & quomodo, de-

cet

et

3.

fe.

q

Vi

R

C

m

n

ir

r

H

E

cet; at que honestatis tantum causa. lib.

3. Eth.cap.7.

ucet Juia

triz Op.

fibet

ob

gno

loin

eft.

ite

fi-

i-

C

16 Ex hoc theoremate multa cofequuntur: Ac primò, non esse fortes, quisibi ipsis desperatione quadam ac vitæ tædio violentas manus inferunt. non enim fortium virorumest, vtait Curtius, odiffe vitam, sed contemnere mortem. Quin potius timidi funt, qui magnitudine mali imminentis deterriti in voluntarià morte mali quærunt aut remedium aut compendium. Præterea injurii funt in Remp. quam aliquo mebro defraudant, quum se invtili ac non necessariæ morti dedunt.lib.z. Eth.c.7. Sed quid si magistratus aliquem damnet ad winzerster? lege nature potius parendum est, quam magistratui, id quod naturæ contrarium est, præcipienti.

videntur naturæ, qui igne in pulverem tormentarium conjecto, se ipsos simul cum hostibus occidunt, si publica autoritate muniti sint, nullaq; appareat spes victoriæ

victoriæ, & patriæ, cui militant, bonum potiùs spectent, quod in ruinà hostium consistit, quàm malum, quod in hostium potestatem venientibus perferendum foret.

fortes qui duello congrediuntur; neqi ignavos, qui provocati, duello sese non sistunt: in quo, vincere non est ville Reip. vinci etiam damnosum. In hoc numero non sunt censenda duella, quz ex publico pacto ad bellorum compendium indicuntur. Nam etsi non satis videatur tutum, belli fortunam vni alterive committere; si tamen ita consultum videatur jis, penes quos est summa potestas, non sunt fortitudinis laude fraudandi, qui ejusmodi duella aggrediuntur, ex pro viribus sustinent.

fortes, sed tantum rel' oue onla, qui nullà habità; aut etiam posthabità ratione honestatis, pericula subeunt, ac sustinet, aut gloriz studio, probrive, ac pænz metu, quz fortitudo civica dicitur; aut

ira,

ira,

qua

app

rei i

riæ

faci

per

fta

rur

tè

**fuâ** 

giu

tu

E

te

fp

ci

C

offi-

effe

eg: 101

tile

100

uz

n.

tis

al. 11-

12 le

-

num ira, libidine, aliove affectu concitati, que fortitudo sa super aut sa mate ium appellatur. Multò minus eos, quos vel ren- rei militaris peritia, vel certa spes victotiz vel ignorantia periculi in aggressu facit confidentiores. Hi enim onnes pericula contemnunt, non quia honesta sunt, sed quia existimant, ea sibi parum aut nihil nocitura. Ideoque si fortè intelligunt pericula esse opinione luâ majora, animum despondent, & fugiunt, nisi necessitate quadam adigantur ad pugnandum, aut spe destituantursibi per fugam consulendi, lib. 3. Eth.cap.8.

20 Quarto sequitur, non esse fortes qui stipendii præcipuè causa aut spe prædæ militant, causa belli súsque deque habita. Etenim causa bellum licitum facit, & honestum : quare qui lucrum præcipuè spectant, ils finis non potest esse honestus, ideoque nec ipsi fortes funt. Ejusmodi tamen milites vtilissimi in bello sunt; quia prompti paratique funt ad pericula fubeunda, 3

ने Blor करों। धार्ब संकृति म्द्राचित्रमें निंग रे. Id est, vitam exiguo quastu permutant. lib.

3. Eth.cap.9.

In adeundis ac sustinendis mortis periculis, vir fortis non vacat omni metu in lar furiolorum & mente captorum, qui pericula contemnunt, quia non cognoscunt : sed desenville Gas we artgon . Id eft, imperterritus eft vt homo.lib. 3. Eth.cap. 7. Pericula enim illi i ulo arsport , possed i d'ardpilo, s polsea , an nesua , n undaques. Idell, quà homo est, terribilia sunt; qua fortu. aut parum terribilia funt, aut nullo modo lib. 3. End. cap. 1. Etenim mors & vulne. ra viro forti per le quidem molella funt, invitog; accidunt; imò mors tantò magis invito accidit, quanto meliorest ac beatior, coque vita dignior: nam uy leur ajadar umoregei ? eidis. Id eft, maximis bonis novit se spoliari. Quia ta men finis fortitudinis ipsà honestate jucundus est, non tantum illa constanter fert, sed etiam lætatur conscientia suorum factorum, & glorix factis suis debitx.

cet. duc tarr

deb

put

pra ne

id i

rej rit Ea

ha

OH PV

11 6

debitæ.lib.3.Eth.cap.9. Et in hoc elucet.excelsus animus, quod cum molestu ducat tot bonis spoliari, non detrectet tamen pericula aut mortem ipsam boni

publici causa adire.

. Id

116

ndie

acat

ente

unt.

ाशी है

s est

nim G,

eft,

115.

odo

ne.

esta

itò

est

ft,

a

ite

n-

ia

is

Z.

22 Pericula vel subita sunt, vel pravisa: vtrobique quidem fortitudine est opus: attamen aroppolice il ouis aiguroscor, il ameagor il in vis aiguroscors. Id est, fortitudinis landem magis mereri videtur is, qui in repentinis metu vacuum atá, imperteritum se prastat, quam qui in pravisis. Ea enim animi constantia, qua minus habet pra parationis, magis est ab habitu, lib. 3. Eth. cap. 8.

opponitur, & duplex defectus; alter in metu, alter in fiducia. Defectus in metu proprio nomine caret, docendi causa vocari potest a ransmeia, id est, indolentia: excessus in metu appellatur sunia: eodemque nomine significatur defectus infiducia, Latine timiditas dicitur, & ignavia: excessus in fiducia vocatur

Jeg -

Des Cos, id est, audacia, lib. 3. Eth. cap. 7. Quanquam cum de affectibus agitur, audacia non vitiosum habitum, sed speciem affectus denotat, vt suo loco disimus.

Ignavi ac meticulofi, aut metuunt quæ metuenda non funt, aut nims metuunt, quæ metuenda funt medio. criter. Ideoque vel detrectant omit periculorum genus, vel, fi qu æ fubeun, non ferunt fatis constanter; sed fugiunt, ac deserunt officium. 'Avallaros plane nihil metuunt,ne illa quidem,qua me tuere, vel non est turpe, vel etiam ho. nestum. Audaces temere fese in pericula conjiciunt, idque vt fortes esse videantur, cum non fint. Quare etiam arrogantes funt: & quia in omnibus non possunt imitari virum fortem, sapeincceptum deserunt : vnde & Spanidulu vocantur, hocest andaces simul & ignavilib. 3. Eth. cap. 7.

CAP.

9

8

id,

an

eff

ad da

ce

lu

P

ri

m

## CAP. X V.

ap.7.

spe.

etuimis

die

mne unt

unt,

ant

me.

ho.

icu-

de-

TO-

on

in-

Aus

ig-

De Temperantia.

Parag. 1.

Emperantia, Gracis moesown dicitur, quali oni ( son # x ophonor , id eft , confervans prudentiam. Voluptas emim & dolor corrumpunt ras sel to mesalde Smoot Less, id est, opiniones, que spectant id, quod sub actionem cadit. Nam cum animus voluptate, aut dolore correptus eff,nó cernit finem, cujus gratia aigi az mila dei zi mes flesy. Id est, omnia eligenda & agenda sunt.lib.6. Eth.cap.5.quod certè infigne argumentum est imprudentiæ. Quare cum temperantia voluptatem, dolorem que moderetur, ne possit mentis judicium pervertere, meritò custos prudentia nuncupatur.

2 Temperantia est virtus servans mediocritatem in expetendis,& fruendisiis rebus, quæ gustum tactum ve aliqua liqua voluptate afficiunt.

off, partim ab objecto interno, partim ab externo: objectum internum est cupiditas; externum, voluptas, aut potius ea quæ voluptatem adferunt. Temperantia enim non co tantum modo, quo reliquæ virtutes, voluptatem spectat nempe quatenus comes est affectuum, & operationum nostrarum; sed etiam, quatenus animo proposita, sui consequendi, ac fruendi cupiditatem in illo excitat.

4 Temperantia non solum circa voluptatem, sed etiam circa dolorem occupata est, hoc est, circa ea quæ dolorem adserunt. Nec tamen hac in parte cum sortitudine convenit. Nam sortitudo versatur circa dolorem sir in mesera in aum ingruum molesta: temperantia, sir in anusia il inster, id est, quum non obtingunt resincunde, lib. 3. Eth. cap. 11.

5 Temperantia non versatur circa omnes voluptates promiscue. nam

tita tim

cu-

ius

peuo

m.

m,

se-

llo

rca

em

lo-

11-

-10

**1**-

int

¥

4-

ca

pi ...

mis hobre's fuxinas, en ouocores, un andnason resord. Id est, qui animi voluptatibus dediti sunt, neg, temperantes, neg, intemperantes appellantur. lib. 3. Eth.c. 10. Nimitum, quia hæ voluptates no sunt excessu vitiosæ, sed quo majores eo meliores, vt 9. cap. dictum est. Quod si cui interdum noxiæ sunt (veluti si quis præ nimio ardore discendi res mathematicas, alia quædam negligat magisnecessaria) sit id haud dubie per accidens.

6 Non versatur etiam temperantia per se circa voluptates, quæ ex visu, auditu atque odoratu percipiuntur. nam ne ii quidem, qui hisce dediti sunt per se temperantes dicuntur aut intemperantes. lib. 3. Eth.cap. 10. Neque etiam excessus hic cavendus est, quasi per se vitiosus sit; sed hactenus tantum, ne impediat actiones eas, quæ per se bonæ sunt, & sine culpa non possunt omitti.

7 Relinquiturergo, temperantiam solum versari circa voluptates eas, in is ri source (va morori. Id est, qua nobir

h

bis cum reliquis animantibus communes funt. Nimirum quæ ex gustu, & tactu percipiuntur. lib. 3. Eth. cap. 10. Hæ enim, quia serviles sunt, ac belluinæ, ipso excessu per se vitiosæ sunt, ideoque virtute moderandæ.

8 Circa voluptates ex visu, auditu ac tactu, temperantia versatur per accidens, quatenus scilicet memoriam refricant, aut spem faciunt earum voluptatum, quæ ad gustum aut tactum directè spectant. lib. 3. End. cap. 2. Nam etiam belluæ voluptatem ex hisce sensibus hoc modo percipiunt: per se non

item.lib. 3. Ethic.cap. 10.

Gustussapores judicat, tactus percipit ac fruitur. Quare videtur temperantia circa tactum magis, quàm circa gustum versari. lib. 3, Eth. cap. 13. Imò videtur ti à son sei son si aison si d'aison si

nes

au

e e-

plo

vir-

litu

ći.

re-

di-

C-

ili-

on

us

m.

ir-

3.

34.

de de

us

4-

es m enim i minu zaige (178 nelsei 7 zuha, i ix and the smodulet, i vire) maou si uons. Id est, non admodum delectantur saporum indicio, aut plane non; sed fruitione, qua tota in tactu efficitur. Ideoq; Philoxenus quidam sibi optabat collu haud minus longum, quàm collum gruis, is isolos or i aou, id est, quia delectabatur tactu, lib. 2. Eth. cap. 10.

to Sed & in voluptatibus ad tacum pertinentibus discrimen constituendum est. Sunt enim aliæ liberales, aliæserviles ac belluinæ, liberales sunt, quæ ex frictione, aut calefactione percipiuntur, quæque per totum corpus sparsæsunt; quæ hinc exceptæ debent intelligi. Quare efficitur proprium teperantiæ objectum esse voluptates ser. viles, quæ tactu in determinatis corporis partibus, excibo, potu, aut venere percipiuntur lib. 3. Ethic. cap. 10.

officium viri temperantis est, illicitas, & inhonestas voluptates averfari, licitas moderate appetere, ac frui eo quo oportet, modo; & non immoderatè dolere, si fortè ne licitis quidem voluptatibus frui licet. Licitæ voluptates funt, quæ conducunt ad sanitatem, s es s'estiar, id est, ad bonam corporu habitudinem, quæque non sunt somb i Ciar. I De 70 mair, id est supra modum rei samiliari, aut prater decorum, lib.3. Eth.cap. 11. Adeoque quæ ne que divina, ne que civili lege prohibitæ sunt.

12 Temperantiæ in excessu opponitur indania, id est, intemperantia: de sectus proprio caret nomine, da 70 mi maro y los de. Id est, quia panci reperimentur qui in defectu peccant. Si cui enim nihil suerit jucundum, nihil que disser re alterum ab altero videatur araidal de avoir, infipo de deseguar de la profecto stupidus suerit, o ab humanitate remotissimus. lib. 3. Eth. cap. 11.

13 Vocaculum enchas à pueris aptissimà similitudine translatum estad intemperantes. Nam quemadmodum puer i pà nona sopro de est, qui non cassigatur, cupiditatem potiùs, quàmpadagogum sequitur ducem; ita quoque,

1 VO-

tates

em,

porus

के गांधे odum

16.3.

divi-

ot.

ppo-

10 W

riun-

enim

ffer-

m10

vita-

eris

ft ad

ca-

pr-

nifi

nisi 70 cm de publicon à ratione castigetur ac coërceatur, sensim vires acquirit, & primò contra rationem insurgit, eamque tandem elidit, atque evertit, suoque vivit arbitratu, vt sieri solet in intemperante. lib. 3. Eth. eap. 12.

ra Intemperans, & in voluptate peccat, & in dolore; and allo-, in voluptate tantum. Intemperans enim voluptate tantum. Intemperans enim voluptatibus in vitus caret; and allo-, suapte sponte. Ideoque intemperans peccat, & quia omnes voluptates promiscue expetit, insque nimis cupide fruitur, & quia nimis dolet, si desideratis voluptatibus non potest trui. At and allos solumnodo peccat, quia omnes voluptates aspernatur. Non potest autem peccare in dolore, quem sorte capiat ex viu voluptatis; quia voluptas nemini invito obvenire, ac proinde neque dolorem adserre potest.

rium sui, & cupiditatem excitat. Id enim quisque experit quod sibi jucundum est. Cupiditates, vel naturales sunt

1 3

8

& totispeciei communes, vt cupiditas cibi, potus, & veneris: aliæ adventitiæ & vniculque peculiares, vt cum quis hunc vel illum cibum, potum, aut venerem expetit. Non enim omnes eodem cibo aut potu capiuntur, sed alius alio. lib. 3. Eth. cap. 11. Hine sequitur, voluptates alias communes esse, alias proprias ac

peculiares,vt cap. 9. dictum eft.

In cupiditatibus, ac voluptatibus naturalibus exisor ausplatuce, et is in the to meeter. Id est, pauci peccant, at gid uno modo, nempe in excessu. Nonenim peccant, qui cibi & potus tantum sumunt, quantum satis ad sedandam samem, aut sitim: at edere aut bibere quacunque offeruntur, sos ar importantes, Id est, donec plenior sis, quam natura necessitas postulat, nihil aliud est, quam natura necessitas postulat, nihil aliud est, quam natura convenientem copia superare. Isb. 3. Eth. cap. 11. Hujusmodi homines appellanturas simpsou, id est, helluones, glutones, comedones, ventres.

7 Incupiditatibus ac voluptati-

bus

bus propriis, monol is monazos infordentes (i. Id est, multi peccant, & multis modis. Intemperantes enim in Canal o in the saigest ois un dei, it to un not it augest ois un dei, it to un not it is it monol, it un os dei, it un of doi, id est, modu superant, vel quod iis rebus delectentur quibus non oportet, vel quod nimium delectentur, vel quod ita vt vulgus, vel quod non ita vt oportet, vel quod non qua parte oportet, & si que aliæ circumstantiæ in sruendis voluptatibus observandæ sunt. lib. 3. Eth. cap. 11.

18 Intemperans omnia, quæ jucunda sunt, aut certè quæ jucundissima
sunt, ita avidè concupiscit, itaque à suà
cupiditate trahitur, vt illa omnibus rebus habeat potiora. Ais è rume di èmbus arens resultation, è embrussi est sum
resultations potiri non potest, & cum
voluptations potiri non potest, & cum
as concupiscit: semper enim cupidit ai cu
dolore coniuncta est sib. 3. Ethis. cap. 11.
Atque hac etiam in parte modum ex-

cedit.

ditas

iæ &

nune

erem

cibo

16.3.

tates

as ac

tati

10

atg,

ne-

um

fa-

ere

πλ**η**-

ura

eft.

pe-

10el-

ti-

us

19 Intemperantia deterior est ig-14 navia

navia, & timiditate. Primò, quia actiones fingulares, quibus comparatur temperantia, magis funt voluntaria, quam quibus comparatur fortitudo illæ enim circa voluptates verfantur, bæ eirea dolores: quorum illæ optabiles funt, hæ verò fugiendæ. Deinde, qui facilius est, voluptatibus moderate expetendis & perfruendis, quàm pericu-lis intrepide adeundis, ac iustinendis affuefieri: illud enim crebras habet of easiones, & sine periculo; hoc raras,& eum periculo conjunctas. lib. 2. Ethic. eap.12,

Temperantia dividitur in frugalitatem & castitatem. Frugalitas est temperantia in cibo aut potu : que in cibo est, abstinentia; que in potu, sobrieras dici consuevit. Quanquam hec vocabula sepè confunduntur.

21 Frugalitati in excessu opponitur voracitas, & ebrietas; illa in cibo, hæc in poru: in defectu, nimiaà cibo, vel potu abstinentia. Voraces, aut ebrii tunt, qui quantitate cibi, aut potus, cor-

DUS

action

ratue

aria.

udo:

hiles

quia

ex-

icu.

ndis

06-

bic.

fru-

eft

e in

fo-

hec

ni-

bo.

00,

orii Or-

ous

pus onerant, & mente n impediunt, majoremque suavitatis, quà m sanitatis,
aut facultatem suarum rationem habent: abstinentia non est vitiosa, nisse cu
est noxia.

nere, & rebus ad venerem spectantibus: vt sunt colloquia, gestus, basia, & id genus alia.

da est, vel extra conjugium: inconjugio modus est adhibendus in venere: extra conjugium omnis venus illicita est.

lbido, & impudicitis; in defectu, nimia à venere abstinentia. Libido in animo est; impudicitia, in verbis, gestibus & actionibus. V traque locum habet, tum inter conjugatos, tum inter cœlibes. Conjuges non solum libidinosi aut impudici sunt, cum violant leges communis tori; sed etiam cum petulanter inter se consugatis tantum, non

non in cœlibe, potest esse vitiosa.

## CAP. XVI.

De Liberalitate & Magnificentia.

Parag. 1,



Iberalitas à libero dica (non quia liberis deberu, sed quia à libero animo proficiscitur, ) definitur

virtus servans mediocritatem in appetendis, dandis & accipiendis pecuniis.

In hac definitione externum, & internum liberalitatis objectum expressum est. Objectum externum sunt zesua, id est, pecunia. Zesuala vocatur ea omnia, sour il agia rouisuali ur soi). id est, quorum astimationem nummus metitur, lib. 4. Eth. cap. 1. Objectum internum est pecunia cupiditas.

3 Officium liberalitatis in dando, & in accipiendo positum est; præcipue tamen in dando. Primò, quia liberalitas in vsu magis quàm in possessione

polita

posita est: atqui dare ad vsum, accipere ad possessionem spectare videtur. Secundo, quia virtutis magis est 70 et mid's n' to eu magus, id eft, bene de altero mereri, quambeneficio affici; (illudenim honestum est, hoc vtile, lib. 8. Eth. cap.13. Et, To rand mearles, n Ta aigea ul mediler, id est, agere quod honestum est, quam non admittere turpitudinem. Atqui dare est su mier, accipere to máexer: & qui recte dat, honeste agit; qui accipit, sibi cavet à turpitudine, dum non accipit, nisi quomodo oporter. Tertiò, qui gratia, & laus danti potius, quam accipienti tribuitur. Quarto, quia difficiliuselt sua dare, quam accipere,imò etiam, quàm non accipere aliena Quintò, quià liberalis magis dando, quàm accipiendo amorem fibi conciliat.lib.4. Eth.cap.1. Hisce adde dictu Servatoris noftri , Beatius est dare qua accipere. Act. 20.35.

4 Quod etiam in accipiendo fit posta liberalitas, hine colligendum est. Primò, quia vique dare non potest, qui

nihil

ia.

licta etur, imo itur

opeiis.

exlunt

144-

am

do, oue alione

fita

nihil vnquam recipit, Deinde, quia, qui nihil ab allis accipere vult, damnare vi-

detur eos, qui accipiunt.

Jando spectari debet sinis, persona, quantitas & qualitas benesiciorum, tempus, locus, & animus. Finis liberalitatis idem est, qui omnium virtutum, nempe vi sair. Quare qui benesicia, vel lucri, vel honoris, vel voluptatis causa 'argiuntur, avari, ambitiosi, intemperantes, & quidvis potius sunt, quam liberales. Non enim benesicium est, quod in quastum mittitur. Sen. lib., 4. deben.c. 14. Nam à benesicio abese debet negotiatio. Idem lib. 6. de ben. c. 42. 12.

dignitas. Nam ficuri beneficia malè locata, ne beneficia quidem sunt; ita beneficium dando accepit (vt ait Seneca) qui digno dedit. Quare non sunt quibusvis danda beneficia, de ixe distra, ile sa, id est, vt suppetat, quod possit dari dignis. lib. 4. Eth. cap. 1. Indigni omnes sunt, quos novimus esse improbos. In.qui

e vi-

inis

fici-

irtu-

ene-

pta-

, in-

unt,

ium

lib.

xeffe

ben.

eft

10-

be.

ca)

ui-

di,

ari

nes

inter ter probos ij digni censeri debent, quorum vel egestas vel benevolentia, vel merita nobis sunt abunde perspecta. Hac in parte bisariam peccaturi vel cum datur indignis, vel cum non datur dignis, vtrumque cavet liberalis quantum potesti ægrius tamen sert, in alion pul didavore, i si pul scorre, id est, se, cum res postularet, non secuse sumptus, quam secise, cum non postularet. lib. 4. Eth cap. 1.

primum habenda est ratio sui ipsius, deinde accipientis. In seipso consideranda
sunt facultates & decorum. Non debet ergo beneficia exhaurire nostras facultates, vt non suppetat, quod demceps detur. Non debent etiam esse sordida, aut infra dignitatem nostram. In
accipiente consideranda sunt egestas,
benevolentia, & merita. Egestatis &
benevolentia causa dantur beneficia;
meritorum causa, redduntur. Qua egenis tribuuntur, sat magna sunt; si satis
prosunt. Beneficium enim vnus in same

me panis, & ardentibus siti, vixq; spiritum per siccas sauces trahentibus monstrare sontem. Sen. lib. 3. de ben. cap. 8. In benevolentia aliorum erga nos illud in officio est; vt ei plurimum tribuamus, à quo plurimum diligimur. Cec. lib. 1. offic. Si referenda sunt beneficia bene de nobis meritis, maiore mensura reddenda sunt, si angustia non obstat rei familiaris.

8 In qualitate beneficiorum spectanda est vilitas; & justitia. Ea liberalitate viendum est, quæ prosit amicis, noceat nemini. Cicero lib.1. offic. Qua accipientibus nocitura sunt, ea vel petentibus negare beneficium est. Sic stigidam agris negamus, & lugentibus ac sibi iratis, ferrum; aut amantibus quicquid contra se vsurus ardor petit. Sen. lib.2. de ben.cap. 14 Iniusta sunt beneficia quæ alijs eripiuntur. Non enim minus injusti sunt, qui alijs eripiunt, qua alijs largiantur, quam si ista in rem suam converterent. Liberalis ergo debet de suo largiri lib.4. Eth.cap. 1. Nihile.

nim est liberale quod non sit idem iu-

ftum. Cic.lib. 1. off.

; fpi-

tibus

erga

num

mur.

nore

non

fpe-

era.

icis.

)uz

pe-

fri-

ac.

lic-

en.

efi-

ni-

uz u-

et

e.

m

9 In tempore spectatur celeritas Nam bis dat, qui cito dat. Minuit enim beneficij magnitudinem cuncatio. Nam cum in beneficio jucundissima sit tribuentis voluntas, multum detrahit beneficio, qui nolentem tribuisse se, ipsa cunctatione testatus est, ac non tam dedisse, quam non retinuisse. Sen. lib. 2. de ben. cap. I. Cito dare, est petitionem indigentis dando antevertere. Nihil enim carius constat, quam quod precibus emitur. Itaq; cum molestum fit verbum rogo, huius ficienda eft gratia amico, & cuicumq;, quem amicum fis promerendo facturus. Sen.ibid. cap. 1. Atq; hoc fane in liberalitate eft optimum: si tamen alterius indigentia non est per se perspecta, optimo proximum est, plura rogantis verba intercidere, ne rogati videamur. Senec.

19 De loco sic statuendum: beneficia quæ honoris causa tribuuntur, vel bene benevolis, aut bene meritis, aperte & publice tribui possunt: ita tamen vi absit ofientatio Quæ tribuuntur egestatis sublevandæ causa, privatim & ciam danda funt. Ea enim vulgare, nihil est aliud, quam accipientis in opiam exprobare. Interdum etiam vel inscienti atque ignaro beneficium tribuendum est; cum scilicet egestatem e. jus sublevare volumus, cui ægre est aliorum opibus indigere.

1

II In animo dantis requiritur avia, id eft. hilaritas. Qui enim dando contristatur, pecuniam honestis actionibus anteponit. lib. 4. Erb.cap.1. Hilaritasammi in vultu & verbis apparere debet: ne filentium, aut loquendi tarditas triffitiam imitata, corrumpat beneficia vultu negantium promiffa. Quanto melius abijcere bona verba bon's rebus, atque etiam familiarem querelam; Irascor tibi, quod cum aliquid desiderasses, non olimscire me vo-Inifi. Ego vero mihi gratulor, quod experiri animum meum libuit. Postea quicquid

205

quid desiderabis, tuo iure exiges. Sen.

ibid.cap. 3.

e &

n vt

ege-

n &

ni-

in-

bu-

e.

tur

an-

I.

22-

di

la.

ba

m

1-

.

In accipiendo, viro liberali observandum est: Primo vt non sit petax. Raro enim petendum eft benefieium. & non nisi in vrgente necessitate; nunquam repetendum, quasi debitum. Equissima quidem vox eft, est & jus gentium præ fe ferens, Redde qued debes, sed in beneficio turpissima. Quanquam non potest reddi beneficium petenti. Interit enim beneficij natura, fi transit in mercedem. Secundo, vt oblara beneficia accipiat quidem, sed verecunde . vae ist is & mitilas cux seas weensand, id est, non est hominis bene fici, promie benisicium accipere lib.4. Eth.cap 1. Tertid, non debet accipere ab ijs, quibu: nollet dedisse: veluti ab improbis, aut tyrannis. Grave enim eft debere cui nobis. Quarto non ctiam quidvis, accipiendum est, sed id tantum, quod rectè datur: hoc est, quod neq; danti, neq; accipienti ignominiofum eft, aut noxium. Inprimis cauen-Letter C

da sunt beneficia viscata.

ia, id est, prodigalitas, & avaritia. A. owlos dicitur, quasi o si avitor amondus. vos. Id est, qui ipse sese perdit. Nam per ditio quædam sui ipsius videtur est i sinas soça, id est, facultatum interitus; præsertim re sin sia remo orles, id est, cum bisce vitam tueamur. lib. 4. Eth. cap. 1.

14 Prodigalitas & avaritia diversa ratione, & excessus est, & desectus. Prodigalitas est excessus in dando, desfectus in accipiendo: contra avaritia est desectus in dando, & excessus in accipiendo. Quod si prodigi interdum estiam accipiendo peccent in excessu, il·lud per accidens contingit. Quia enim volunt vsq; largiri; cum sua prodegerunt, coguntur aliunde rapere, quod alijs largiantur. lib. 4. Eth. cap. 1.

mum genus est eorum qui in dando tantum peccant; in accipiendo modum fervant, idq; vel Sianta imingar y iv

Aa Gar

di

th

n

ra

C

d

O

fi

e

a

age.

1. A.

NULL.

per.

r effe

teri.

s, id

Eth.

Ver-

Stus.

de.

a cf

cci.

1 6-

1,1].

nim

ge-

lod

ri-

do

ım

· W-

dar

nadejar 7 aio x gar, id est, probitate quadam addutti, aut studio fugienda turpitudinis: vel sia oscov, id est, pra metu, nescilicet si accipiant, cogantur maiora reddere. Huiusmodi homines vocantur oscon, yrio xor, niusirus, num-vorsimi. Id est, praparci, tenaces, serdidi, cumini sectores. Secundum genus e-orum est, qui in accipiendo peccant, vt lenones, perductores, meretrices, sures, sceneratores, atq; adeo vniversum genus aio xesupsim. Tertium, genus corum est, qui se in dando simul se in accipiendo peccant, atq; hi haud dubiè sunt deterrimi. Ibid.

prodigalitate. Primo, quia prodigus culato est à sol à nanta, sal sol à anosia, id est facile sanari potest, aut atatu maturitate, aut inopia. Nam cum eadem illi conveniant, quæ liberali, dare
scilicet, & non accipere, facile potest
ad medium pervenire, & dare atq; accipere vt oportet. At avaritia senio augetur simul & inopia. Secundo, quia
prodi-

prodigus multis prodest; at avarus ne

fibi quidem ipfi.lib.4. Eth.cap. 1.

17 Magnificentia est virtus fer vans mediocritatem & decorum in magnis sumptibus. Differt enim gradu potius, quan specie à liberalitate. Versatur enim circa actiones pecuniarias vt liberalitas; non quidem eires omnes promiscue, sed solum set mis A. sangas, id est circa sumptuosas siue, quod eodem redit, occupata est solummodo in faciendis fumptibus. Atq; in his oneging of ind recom los wexill. Ideft. liberalitate superat magnitudine. Quod vel ipsum nomen indicat. Nam wood. agentia nihil aliud fonat, quam & wife. If wel avon Samon, id eft, in magnitudi. ne decorus sumptus. lib. 4. Eth. cap. 2. Ex quo sequitur virum magnificum ctiam liberalem esse, sed liberalem non esse continuo magnificum.

observat in eo positum est, vt sumptus operibus, & opera sumptibus, & ambo facultatibus respondeant. Atg; huius-

modi

m

gi

77

9

sne

fer.

in in

adu

er-

nia-

rga

A.

ue.

m-

in

A.

od

10-

4.

li.

2.

C-

רו

15

15

0

1

li

modisumptus facit non ostentationis, sed honestatis causa: idq; is sus 2 constants, id est, bilariter & prolixe, magisq; spectat mes ransier y resmosisation, i mos, i mos exazise. Id est quomodo opus quam pulcherrimum & quam maxime decorum, quam, quanti, & quam minimo efficiatur sumptu. Ibid.

lica lunt: vt: templa & quæ ad templa spectant, nosocomia, xenodochia, Academiæ, collegia, & reditus eo pertinentes, curiæ, palatia, fora, porticus, pontes, fontes, & id genus alia: vel privata; vt,ædes, horti, prædia, simplex, velses, &c. In operibus publicis præcipuè quidem magnificentia consistit, sed & in privatis rebus elucet aliquo modo.

In publicis operibus non folum splendor, sed etiam vtilitas publicaspectanda est, & diuturnitas. Nam facilis est in luxum lapsus, si quis ingentes sumptus & sape facit in res momentaneas, vt in ludos, spectacula, & id genus alia. Et, si opus divturnum qui-

de

ful

æ

m

fu

tis

ne

ni

tes

in

no

te

quidem sit, sed nullum præbet visitatem civibus, minime videtur id tanquam virtutis opus esse commendandum. Quo in genere merito quis posuerit reg um Ægyptiorum pyramides, non sine prosusa opum ostentatione in vsum sepulchrorum conditas.

Magnificentia non cadit in privatos ac plebeios; sed tantum in magistratus & viros illustres, ac principes. Plebeijs enim aut opes non suppetunt, ad faciendos sumptus, aut operibus decorum detrahit obscuritas. In ijs tamen, quæ semel in vita siunt aut raro, vt in nuptijs, & similibus rebus, privati possunt aliquam qualemcunq; magnisicentiam exercere.

ponitur caravola, id est, luxus, & ingendia, id est, imperitia decori; in defectu une engénja, id est sordes.

23 Baranou & angeranou dicuntur, qui obscuritatis sua immemores, illustrium vitorum mores imitantes, vel facultates suas exhauriunt, vel spledorem

dorem quærunt sibi indecorum: veluti sutor aut sartor sibi principe dignum ædisicet palatium, aut curet sieri marmoreum tumulum: tum qui magnos sumptus saciunt, in opera vel non satis splendida, vel nullam vtilitatem, neq; publicè, neq; privatim habitura.

nimis anxiè & parce sumptus præbentes, operibus detrahunt splendorem.

## CAP. XVII.

De Ma gnanimitate & modestià.

Parag. 1.

ta-

an-

an-

00-

mj-

10-

ri-

gi-

es. int, de.

en,

of-

ifi-

p-

T (-

le-

es,

es,

lé-

em

Agnanimitas (Græcè uspaλοψυχία dicitur) hoc loco non fignificat fortitudinem, vt fæpe, sed virtutem quæ servat mediocritatem

in cupiditate & studio magnorum honorum.

2 Obiectum magnanimitatis externum, est honor; internum, honoris cupiditas cupiditas. Magnani nitas enim in mag.
nis est, vt ipsum nomen indicat. Mya.
Alfuxos enim dicitur à usy alaur auro, a finer a destroir a fit mag.
nus, magna si mereri existimat. At inter.
bona externa nihil maius est honore, et
qui ipsi Deo tribuitur, est ualisa iose.
I si à a feo pari, es ro on sois milloni.
I soi à des pari, es ro on sois milloni.
I not, maxime expetunt, quod grerin
pulcherrimarum pramium est lib. 4. Eth.
cap. 3,

officium magnanimi est, magnos honores decenter expetere, oblatos modeste admittere, diligentertueriac conservare. Est ergo magnanimus mos auxi81, augos mos os os os, ui Cos, id est, magnitudine summus; at quatenuita vi oportet honoribus studet, mediu,

Ibidem.

4 Fundamentum quo studium magnorum honorum nititur, est ipsa virtus. Magnaminus vir optimus est, habetque in vnaquaque virtute magnum asiquid atque excellens, ipsaque magna-

nag-

1414-

W70, 3

inter\_

re.vt

oin.

rath

erum

Eth.

mag.

obla-

tue-

imus O

s, id

tenm

dim.

ipla

s ef.

mag.

aque

agna-

inagnanimitas noques no est 7 apenor.

Id est, virtuium quoddam ornamentum est. Nam maiores eas effecit, at que ampliores. Ibidem. Quare cum honores sint præmia & veluti merces quædam virtutis, justum est, vt virtuti ac meritiseorum, quibus tribuuntur, respondeant, & magnis ac magna virtute præditus, cædant magni; & mediocres ijs, in quibus mediocres virtutes sunt.

Magnanimus ergo non ambit nisi magnos honores, & à bonis ac claris tantum viris deferri solitos; idque no nimis cupide aut solicite, ne rem novam fibi, ac infolitam, fed vt mercedem yırtutis fibi debitam, petere videri possit. Quam etiam ob causam non effule gaudet, si forte magnis honoribus à bonis viris efficiatur, sed moderate, ds 7 direier wyzdror, i z charleior. Idelt, quasi scilicet sua, vel ettam virtute sua minora consecutus. Interim eos æqui boniq; consulit: quia nouit, fibi nihil posse maius honore tribui. Honores, qui fibi à vulgo, vel ob res K parvas

parvas, tribuuntur, non aliter negligit, quam ignominiam; existimans, neque illos, neque hanc ad se jure pertinere, Ibidem.

1

6 Poero magnarimus non in ho. nore folum, sed etiam in divitijs ac principatu, in omni denique fortuna moderatum sese præbebit, 2 2000-पूर्वेत कर प्रवृतिः वेदवा, देश वेशक्ष करा प्रवृत्त Id est, neg, in secundes rebus effereum latitia, neg in adversis superabitur morore. Nam cui ne honor quidem magnus es, ei principatus aut diviriæ non poterunt effe tanti, vt eos immoderatè appetat aut nimis cupide possideat. Novit quidem m'eun x quan musame. Dy weds wyanofuxlar, ideft, res fecun. das admagnanimitutem conducere: sed tum demum, cum bonis viris obtingent Eli quidem solus vir bonus runrde, id eft, bonore dignen: fi cui tamen virtus obringit cum fortuna un'min beiur. Quibus vero fine virtute talia bona obtingunt, hi non magnanimi, fed

led sapha I vai viseicas, id est, contemtores & contumeliosi evadunt, quia alios fastidiose, & eum injura deprimunt. Qua in re etsi similes magnanimo videri possint, plurimum tamen ab ijs distant. Nam cum magnanimus 7 and vamppore, id est, alios despicit, juste illud facit. As allo salpicit, juste illud facit. As allo salpicit, & magnos magni, parvos parvi astimat: & illos sibi pares hos inferiores se esse judicat, Ibidem.

Thæc magnanimi in vtraq; fortuna moderatio, non est Stoica quædam à misja. Nam certe graviorsbus casibus afficitur, vt hominem decet, saltem cum sine arbitris est. Et hos tamen
ipsos ita fert, vt nihil faciat præter dignitatem suam. Inprimis cavet, ne sit
lavouptiade a Antinde. Id est, quarulus
aut supplex. Id enim hominis est nimiam curam in res humanas conferentis.
Ibid.

8 Magnanimus neminem metuit.

Hinc fit vt fit φανερόμι Cos καλ φανερόρο
Κ 2 λος

igit, que iere.

014

hos ac tuna

etm ma-

non leraleat.

fed tin-

nen Mar

alia mi, fed vel amicum profiteatur; vtq; veritatem potius curet, quam opinionem, omniaq; agat & dicat aperte, nihil dissimulet, nisi forte apud vulgus. Ex quo se quitur nihil dissicilius magnanimo esse, quam alterius nutu atq; arbitratu vivere, est enim hoc servile. Ibid.

9 Magnanimo nihil est magnum præse ac virtute sua. Quare non el Saucesends. Id est, non facile quippian admiratur. Non est etiam prior sexos, id est, memor iniuriarum. Nullas eniminjurias tanti æstimat, vt non negligen. das eas puter, ac pro nihilo ducenda potius, quam vindicandas. Prætere non est as spomalfor. Neg; enim de fe neq; de alijs libenter loquitur. Nam neque vt ipse laudetur, magnopere curat, neg; vt alij reprehendantur. Quare non est i marerinds, id est, landator iui scilicet ipsius; in caronoyos, id est, neg maledicus, ne quidem in inimicos. Ibidem. Quodadditur, ei un si icu, id est, nisillata contumelia provocatu, directe

227

directe pugnat cum Servatoris nostri

præcepto. Mat. cap. 5.2.44.

10 Magnanimus omnia metitur virtutis ac dignitatis suz iplendore, nihil enim judicat virtute aut honore maius. Quare non patitur voluptate, aut dolore, aut quæstu aur damno, aut injurijs, aut vlla alia re virtutis suæ curfum interrumpi: quin ipsam vitam virtuti & honori postponit. Non est quidem praorie Aures, aut eurponie Sunos, fed usjanonis Swes, hoceft, non temere fe, aut parvis periculis obijcit, sed magnis, & magna necessitate vrgente:atq; in ijs applis ise re Cie, Id eft, non parcit vita Sua; sed statuit gloriose potius moriendum, quam vivendum periculis turpiter declinatis. Si tamen interdum fugiendum est, existimat non esse fugiendu sibi Deceivarri id est, manibus demiffis, aut manuum demiffarum jaclatione ceu remigeo quodam, curium acceleranti. 16id.

greditur, sed magnas & celebres: atque

K 3

153

imu.

lo fe.

ceffe.

u vi-

cum,

atem

num on est

minigenendar

terea de fe, Nam

Quare or lui

nicos. Seur,

recte

in his ipfis cunctator eft, nisi vbi mag-

nus honor proponitur. Ibid.

Beneficia libenter dat: non accipit, (nedum vt petat) nisi cum vere cundia: illud enim præstantioris, hoe inferioris hominis est. Si quæ tamen accipit, ea statim maiore mensura compensat; & bene de se meritum nouo beneficio devincit. Hinc sit, vt acceptorum citius, quam datorum beneficiorum, memoriam deponat: libentius; audiat commemorari quos ipse beneficijs affectus est. Præterea ita coparatus est, vt res pulchras ac splendidas, easq; steriles malit possidere, quam fructuosas, & vtiles. Ibid.

Magnanimus alijs se prudenter accommodat: inter magnos ac graves, magnum se ac gravem præbet; inter mediocres & humiles, gravitatem comitate temperat. Generosum enim est, inter magnos esurvienz, id est, gravitatem præ se ferre: inter humiles, ridiculum est. Vtrumque enim magni ani-

mi

mag-

nac-

vere.

hoe

men

om-

be-

pto-

ulq;

ene-

ichs

eft.

Ate-

ofas,

nter

ves.

nter

CO.

eft,

ita-

cu-

ni-

mi

mi est, & locum inter æquales tueri, & inferiores non contemnere ibid.

Loca honorata raro frequentat: ne aut petere honorem videatur, aut cogatur alijs sese submittere. Incessiu vitur tardo, voce gravi, & oratione sedata. neq; enim sestinare solet, quia multis negotijs se non implicat in oui-nos; id est, neg, vehementer contendit, quia nihil ei viderur esse magnum. ibidem.

ponitur xavime, id est, fastus, in defedu une fuxla, id est, pusillanimitas.

The Natives proprie dicuntur fungosis & quia, quæ fungosis sunt, vento repleri solent, factum est, vt χαῦνοι dicentur hoc loco qui virtute vacui, solà virtutis opinione tumeant, virtutesqui insesse existimant, aut quæ non insunt, aut maiores quam insunt, honoresqui sibi arrrogent in debitos, & munera quibus gerendis omnino sunt inepti. Præterea io θετε ποσμέν η κεί σχίματε. Id est, ornatum sibi quarunt ex ventitu.

fitte at á, habitu corporis, & similibus alijs: divitias iactant, quasi ex his honorem consecuturi: & quod caput rei est, alios præse contemnunt. Ibid,

deiecto, vt omnes honores promicue negligant, etiam eos qui fibi jure meri-

to debentur.

18 Neutri duorum videntur esse mani, id eft, mali. & of ware morel oin, id eft, alis enim non sunt authores mali. Viri que tamen peccant: nam fastuosi, funt inison, id eft, stules; pufillanimes, inn. ol, id est, tarde, segues. Quare viriq; reprehendendi; illi, quia se ijs honoribus, ac muneribus ingerentes, quibus gerendissunt impares, Reip. non parum nocent: hi, tum quia suisse bonis spoliant quibus digni sunt, malamque de se opinionem apud alios concitant, tum quia reip. sese subducunt, cui poterant vtilem operam navare; tum denig; hac ipla de le opinione deteriores evadunt, sbid.

19 Modestia hoe loco non sumi-

tur

tur pro continentia, aut moderatione eupiditatum, vt sumiturà Cicerone.lib. 3.ad Heren. non pro au rafle vt lib. 1. Off. non etiam pro temperantia, vt lib.3. Tufc. Sed pro ea virtute, quæ fervat mediocritatem in cupiditate, & studio mediocrium, & parvorum honorum Modellia enimita se habet ad magnanimiratem, vt liberalitas se habet ad magnificentiam. Verobig; non obiectorum inversitas, sed eiusdem obicai diveria quantiras du is virtutes facit, gra lu potius, quam specie differentes. Quare vt in magnis honoribus magnanimus, ita in parvis & medioeribus te debet gerere modeftus.

ambit, qui sua virtus ac mentis debentur, quosque præsens status Reip. & occasio temporum sine dissicultate

indulger.

ilibus

ho.

ut rei

adeo

iscue

neri.

effe

deft.

Vtri-

funt

MIN-

riq;

ori-

ibus

pa-

onis

que

ant;

po-

de-

ores

mi-

tur

animi aquabilitas & humilitas, neque enim effuse grudet vir modestus ob honores conceilos, necummodice do-

K 5

let.

let ob negatos aut ereptos, neque le fupra alios, æquè aut etiam aliquant minus honoratos, infolenter accum contemptu effert; sed tantum locum fuum sic tuetur, vt nihil alijs detrahat.

tur peroriula, id est, ambitio: in dese ctu, aperoriula, id est, ambitio: in dese ctu, aperoriula, id est, nimia animi de missio: nisi quod sape siat, vt virtus ip sa his nominibus significetur, quia nul lum illi proprium nomen à Gracis ti

butum ett.lib.4. Etb.cap.4.

ambit, quam vel sua virtus exigit, ve aquitas ac presens temporum conditio permittit; vel æquales ac meritis suis convenientes ambit nimis cupide. Cum ambitione fereconiuncta est prassumptio, & superbia. Ambitiosus enim, & ea sibi arrogat quæ non habet, aut saltem maiora quam habet; & aliossuperciliose præse contemnit.

honorum cupiditate ducitur, qui nulla ne debitos quidem sibi honores ambique le

quanto ac cum

locum

pponi.
defe

mi de

us ip

is tri

nore

t, ve

eriti

pide.

pra-

enim, aut

os fu-

nulla

o vt

nbi-

21

at, vitro delatos vel repudiet, vel ægrè admittat, indiligenter gerat, ac nulla plane cura custodiat.

## CAP. XVIII.

De Mansuetudine.

Parag. I.

Anfuetudo primitus videtur bestijs tributa, quæ efsent cicuratæ, & manibus tractari assuetæ; postea vero adhibita ad signissean-

dum animum traclabilem, & iræ suæ moderantem. Græcè dicitur spabrus: quanquam non satis proptiè. Namqui proprie vocatur regios, nominial declinat à medio ad desectum, eo quod non recuperrisis, sed tantum soysemplais essendum, sed tantum ad ignoscendum promus: cum tamen mediocritati vtrumq; adesse oporteat lib.4. Eth.cap. 5. Nam non minus irascendum est, & vleiscendum

dum quando oportet, quam non iral A cendum & ignoscendum, & cum non oportet.

ti

n

h

0

r

1

1

2 Mansuetudo est virtus servani mediocritatem in iralcendo & vinda cando. In principe aut magistratu dici-

tur clementia.

3 Obiectum mansuetudiais inter. num est ira: objectum externum funt e omnia que iram provogare folent, vi offensio, dannum, iniuma, ignominia, injugla, id est, contemptus fui & fuorum,

& id genus alia.

4 Quid ira sit, cap.octavo dictum eft Hoc loco folum observandum eft iram elle omnium affectuum vehemen tillimum, turpillimum, p riterac pernitiocissimum. Etenin rationem vio lentiffimo quodam impultu fede fu deturbat, & vultum, totuniq; corpu turpiffimo habitu fic deformar, et iratus à furente solote apore differre videre possit, nisi quod ille sit ingeniose or nocendi. Præterea, cum animus flagrare coepit dira illa cupidicate vindictz. iral de, fit impotens sui, & non decori tantum fed etiam arctiffimarum fæpe nen non cessitudinum o sivileitur, ac ruit in omne genus funestissimorum, fligitiorum, rindi hoc vnum ingeniolus, vt illis noceat, à dici quibus le oftenlum elle exilti nat:caterum rationis omnis & confiliexpers.

> Quare fi aubi, hie certe o ni fudio, curaq; eniren lum eft, vt animus flatim cicuretur, & ratione se tractari ac duci permittat. Vbi enim mens iræ fervit, ibi nihil recte, nihil confiderate

fieri potest.

6 Ad quam rem non id videtur este necessarium, vt omnis plane viteturira, fed vt modus in ira, atq, vindi-Cta, & mediocr-tastervetur. Non enim omnis ira vitiofa est fed ea tantum, qua cum recta rationis judicio pugnat. Nam ve ira i nmoderara, atq; intempefliva, & ipfamala eft. & multorum, & maximorum majorum caula; ita i oderata & opportuna ira laudabilis centeri deber, & veilis ad alias virtutes, fortitudinem imprimis,& illim justitiæ parte, que delinquentibus pænas irrogat, melius

rvan inter.

int es t. ve inia. TUM,

**Aum** 

i elt men per-VIO. · lua cpus

tra-VIofi

Ila. ndictx.

ł

melius exercendam. Apostolus certe iram non damnatsed iræ vehemetiam & diuturnitatem: mediocrem iramau imperat, aut permittit, cum inquit lopisede us un auspriven o nace un im elus mo m maesquoux vux. Id est, la rascimini, & nolite peccare: ne occida sol super iram vestram. Eph. 4. v. 26.

7 Quod Seneca profert adversus A. ristotelem , prorsus falsum est. Si ira, in quit, rationem exaudit, & fequitur qui ducitur, jam non est ira, cujus proprium est contumacia, sed alio nomine ap pellanda est. lib. 1. de ira cap. Nam& irati quidam confrant fibi, fefeq; continent, cum incolumes intactofq; (dimit tunt, quibus iraseuntur, & à nocendo abilinent etiam tum, cum ira nondum deceffit. Notum enim est illud Platonis; vapulares, fi iratus non effem. Deinde, quoties ratio justa & necessariam vindictam decrevit delinquenti irrogandam, ira decretum illud firmat, atg; efficit, ne ab injusta misericordia subvertatur.

certe

etian

m aut

quit

in dm.

A, I.

ccida

15 A.

a,in-

rqui

opri-

eap

m &

onti-

mit

endo

dum

ato-

De-

iam

rro.

itq;

ub-

1e-

8 Mediocritas in irascendo servabitur, si irascamur io dis dei, iò dis dei, in à iò is dei, iò dis dei, iò dis dei, iò di est, quas ob res, & quibus oportet, praterea quemadmodum, quando; & quamdin oportet. lib. 4. Eth. cap. 5.

9 Primum ergo considerandæ sunt causa, & irritamenta iræ. Nam non levi de causa irascendum est; sed tum demum, cum aut gloria Dei violatur, aut tranquillitas Reip. turbatur, aut nostra vel nostrorum salus periclitatur, aut existimatio læditur, aut injutia nobis ac

noftris petulanter infertur.

personarum. Neque enim omnibus, à quibus causas iræ nobis præberi judicamus, promiscuè irascendum est, aut sine discrimine. Sunt enim qui sua spote, vel etiam per sudibrium causas iræ objiciunt: in hos justa potest esse ira, atq; indignatio nostra. Sunt etiam qui per imprudentiam offendunt shis, si ca pænitentia delicti vensam petunt, irasse inhumanum est, modò imprudentia affectata

di

lik

Ir

C

di

id

tı

e

iı

V

C

0

r

ľ

affectata non fit. & dolo careat. Prate. rea non eodem modo, neq : æquè facile irasci debemus magistratui & subditis, parentibys & liberis. Nam quibus maior debetur reverentia, in eos non tam facilis debet effe iræ locus.

Tertio, modus ira faciendus fo eft. Turpitfimum enim eft, & bellui magis, quam homme dignum, sicua commoveri, vt furore potius, quam co. filio aut ratione egiffe videaris, ad quod te ira impellit. Et cum primi iræ motus vehementiffimi fint, is statim ratio fe debet opponere : aut fi quando rationem minus attenta n iram oppressit, proximum est illud Poeta:

--- Ne frana animo permitte calenti Da spatium, tenuemá, moram:

Aut confiium Athenodori Philosophi, quod Augusto dabat, ne scilicet iratus, aut diceret, aut faceret quicquam, priulquam omnes litteras Alphabeti ordine recenfuisset.

12 Quarto, tempus considerandu eft,& cum eo locus. Atq; hic obiervandum

tate. dum est, ne in gravioribus & apertis defacile licis nimis tarde, aut in levioribus, & ditis, non satis liquidis, nimis citò irascamur. s ma Inprimis irà abstinendum est in feriis ntam confultationibus, aut in conviviis, aliilg; locisgaudio destinatis. Quod fi ndus forte aliquid ira dignum hic objicitur, ello de ea re alio loco ac tempore agendum ida; adhibitis arbitris, vt res componatur potius, quam in illicitam vindictam erumpat,

13 Quintò observandum est, vt ira non fit diuturna. Quæenim diu fovetur, tandem in odium degenerat. Quia autem iræ causa offensa est, ea vel gratis delinquenti condonanda est, vel qualicunque satisfactione præeunte remittenda, arq, ipsa adeo memoria, si fieri potest, deponenda, ne postea ira recrudescat.

14 Ex ira vindicta proficifeitur, eaque vel defensiva vel offensiva : vindictam defensivam docendi causa vocamus, quà malum propulsamus; offennvam,qua malum irriranti, aut delinquenti

ic ua n có.

uod otus o le tio. effit.

eti. ohi.

tus, oridi-

dũ n-ım

240

linguenti inferimus. Defensivam vin- ta dictam omnibus modis effe licitam omnes homines facile confitebuntur Nihil enim natura, nihil rationi magis consentaneum, quam malum amoliri. q

ac

n

el

9

n

DI

d

n

ta

P

V

2

t

I

•

15 Vindicta offensiva vel public eft, vel privata: quarum illa a magiftre ce tu, quà magistratus est; hæc à privats, lo aut à magistratu ex privata causa au a affectu exercetur. Vindicta publica,ve ti in hostes exercetur, vel in subditos:il

bellum, hæc pæna nominatur.

16 Bellaincertum semper eventi habent, & maximis calamitatibus refer ta funt: quare temerè non funt suscipienda. Quoties tamen in pace non liet fine injuria vivere: quoties de religione agitur, de libertatis, de patriæ, parentum, ac liberorum defensione, tam juftum quam necessarium est, bello sest. neig; suos tueri. & hostium etiam fines invadere, si priores lacessiverunt. Sed cum duo fint genera decertandi (vt inquit Cicero) quibus homines jus suum solent inter se tueri, vnum per disceptation vin tationem, alterum per vim; tum demű citam, ad posterius confugiendum est, si vti

untur non licet superiore. lib. 1. Offic.

magis 17 Pæna quæ à magistratu delindiri. quentibus insligitur, non solum licita ublie eft, sed etiam necessaria Nimia enim ligiffra centia (vt inquit Seneca) adversus mavats los, crudelitas est adversus bonos. Nam à au alm mali solà pœnæ formidine à peccaca,ve tis deterreantur, pæna sublata, quics:ill quid libet, sibi licere existimabunt, omniaque jura societatis evertent, & qui venti potentiores funt, cateros habebunt arbitrio suo obnoxios. Quare ita probanda est mansuetudo, (verba sunt Ciceronis) vt adhibeatur Reip. causa severitas, fine quâ administrari civitas non potest. Interim autem omnis animadversio contumelià vacare debet & non ad ejus qui punit, sed ad Reip. vtilitatem referri. Cavendum etiam, ne major pœna quam culpa sit; & ne iisdem de causis alii plectantur, alii ne appellantur quidem. Lib.1. Offic. Imò legum præfidem, civitatifque rectorem decet, vt rectè

efer. cipi-

licet ione rean ju-

fe fiines Sed

inmu

eptio-

tis

m

6.

el

m

0

8

a

n

n

p

1

ciè præcipit Seneca, quamdiu potes, verbis, & his mollioribus, curare inge. nia, vt facienda fuadeat, cupiditatemo; honesti & aqui conciliet animis, faciat. que vitiorum odium, pretium virtu-tum: transeat deinde ad trissiorem orationem, qua moneat adhuc & exprobret: navissime ad pænas & has adhue leves & revocabiles: vltima supplicit sceleribus vitimis ponat, & nemo pereat nisi quem perire ctiam percuntis in

tersit lib. 2. de Ira cap. 5.

18 Tria funt poenarum genera, (vt recte Gellius) caulis luis ac finibus diffincta, Vnum eft, quod abac Cis vel ... Secie, vel Spireces vocatur, quum pœna adhibetur emendandi gratia. Alterum, vocatur repople, quæ tum adhibetur.cum dignitas, auctoritaiq; ejus, in quem est peccarum, tuenda est, ne prætermiffa animadverfio, contemptumejus pariat, & honorem levet. Tertium genus Didolpus à Gracis nominatur, cum punitio propter exemplum est necessaria, vt exteri à similibus pecca. tis

tis, quæ prohiberi publicitàs interest, metu cognitæ pænæ prohibeantvr. lib.

6.cap.12.

teft.

nge.

mq;

ciat.

rtu.

Ora.

oro:

thuc

licia

ere.

s in

,(vt

di-

108.

œ.

Ire-

be-

, in

ra-

ne-

um

ur.

eft

ca.

tis

19 Vindicta privata nemini licita est nis cui necessaria est. Nam cum magistratus fit minister Dei, & exdinos his deplie Tel To rende medworls, id eft , & oltor ad iram, sive poenam facienti quod malum est. Roman.cap. 1 3.vers. 4.in magistratus munus injuste involat, qui privatam vindictam aggreditur. His adde, quod vindicta privata illos, in quos exercetur, deteriores efficiar, eofque vel ignavos reddat, vel ad iram denuò, atq; odium concitet. Vindictam necessariam appello, cum malum non potest nisi malo propulsari, veluti cum quis alteri noxam infert,vt vitam fuam inculpatà tutelà defendat, omnibus aliis evadendi modis ademptis. In hoc certe casu valet illa naturæ lex; Vim vi repellere licet.

nitur oppenome, id est, iracundia; item crudelitas: in desectu aophoia, id est,

iræ

in

no

qu

aut

ljuf

qu

ira vacuitas quadam, at g, lenitudo. Ira. cundia modum excedit in irà; crudelitas in exigenda pæna aut vindicha. Na qui ignotos homines & obvios nonin compendium, sed occidendi causa oc. can cidunt, non tam crudeles, quàm feri no- po minandi funt. Crudeles enim proprie eos dici videntur, qui puniendi causam ha cile bent, modum non habent. Sicuti Phas Sec laris, quem aiunt, non quidem in homi. 66 mesinnocentes, fed fupra humanum ac fun probabilem modum favisse. Senee.de ma Clem.lib. 2.cap.4.

21 Iracundi dicuntur, qui quali- fior bet ex causa, & quibuslibet, & vbi- mu vis & quovis tempore irascuntur, idq ofci & citius, & vehementius & diutius, non quam oportet. Quanquam hæc omnia ad non reperiuntur in codem, sed in aliis aut alia. Si quis enim his omnibus effet ob- qui noxius, neq; fecum iple, neq; cum aliis &r vivere postet. Nam 70 randy 128' wird รัสอังงิบอา หลือ อังอังงิงพายอง ที่ , สอออก รอง วริงธ์วิ. id est, cum per se malum perdat, tumsi integrum sit, intolerabile efficitur. lib.4. Eth.cap.5.

Ira. 22 Iracundiæ tres funt species, leli- lines zonla, quæ etiam dezanoms, generis Na nomine vocatur, muesms, & ransmoms, nin que & Capusupia dicitur : Latine, exoc. candescentia, amaritudo, & savitia dici no. poterit. Excandescentes, aut vt Seneca prie leos vocat, stomachosi dicuntur, qui faha cile, & citò, & vehementer irascuntur. Phased quia pareel sin sa't ofurnla, id est, mi ob animi concitati celeritatem aperti ae funt, iram citò deponunt. Amari sive ae.de marulenti vocantur, qui diu irascuntur, iram enim premunt, vt nullius fuaali- fione possit mitigari: want 3 7/10 3vbi- m arlanos es (e,id est, tum demum quiide; escit, cum iniuriam est vita. Quod si hoc ius, non contingit, iram in seipsis decoquut: mia ad quam rem tempore opusest. Sævi, aliis aut ad verbum, difficiles, appellantur, ob- qui omnibus modis modum excedunt, ilis & non patiuntur se placari sine vindica wird at castigatione. lib. 4. Eth. cap. 5.

Lenti nuncupantur, qui ne ch justas quidem causas irascuntur quibus quantum, vbi & quando oportet. Hoc

22

vitium

vitium omnibus quidem cavendum est (nam ignavi & servilis ingenii est nulla prorsus re ad iram concitari) sed iis prasertim, qui aliis prasunt. Nam omnem disciplinam labesactat, & latis simam sceleribus senestram aperit, impunitas peccandi.

24 Ex duobus tamen vitiis incundia lentitudine deterior est, magsse, mansuetudini adversa. Nam & frequetior est, & ad convictum vitæq; societatem minus accommodata, lib.4. Eth.

sap. 5.

## CAP. XIX.

De Veracitate.

Parag. 1,



R E s virtutes, quæ restant versantur si mi doss, i weigs, mis en f omdias, in mi or giv.id est, circa sermo-

nes, & actiones, qua in hominum congrefsu, & vita quotidiana consuetudine solent lent adhiberi. In his enim vel veritas spectatur, ac falsitas; vel jucunditas, & moleftia: atq; hæc vel & ? ounlas, z' ma Ce rois x + Bior, id est, in conversatione at gadeo in comnibus, que in vita quo. tidiana solent vsu venire, vel & 7 maisiais,id eft, in socis lib. 2. Eth. c. 7. & 4. Eth.cap. 8.

dum

ii eft.

) fed

Nam latif.

, im-

s im-

igila,

qué.

Ocie-

Eth,

11.18

主義數

(tant

15,4

, 20

gref-· 10-

lent

Hinc nascuntur tres virtutes imaslinai : quarum vna, quæ in converfatione spedat veritatem & falsitatem, anisma, id eft, veritas, aut potius, veracitas, ab Aristorele vocatur, Latine, candor, integritas sinceritas: altera, qua jucunditatem & molestiam spectat in vniversa conversatione, oixia nominatur non quòd sit idem, quod amicitia, sed quòd illi sitadinodum affinis, Latine, comitas & affabilitas: tertia, quæ spechat jucunditatem in jocis, cureamaia dicitur, Latine vrbanitas lib. 2. Ethic. cap. 7.

Veracitas est virtus, sermone, gestu, vestitu, arque adeò totà vità, ve-

ritatem profitendi.

L Ob. 4 Objectum veracitatis non so. lùm sermo est, sed etiam gestus, vestitus atq; adeò quicquid in vità quotidianà solet esse signum, quo mentis nostre sententiam, astectus, & quicquid in animo est, aliis prodimus. In his enim omnibus excessus & desectus; ac proinde mediocritas habere locum possunt. Possumus enim aliis vel hoc ipsum dicere, quod res est, vel etiam plus, aut minus.

officia veracitatis est ann sun, id est, veritatem profiteri, non quidem & foundation, id est, in pattis conventis (id enim ad justitiam spectat) sed & dis ud marien, id est, in iis rebus, in quibus nibil refert, sive, qua citra injustitiam hoc vel illo modo sieri possant. lib.4. Ethic. cap.7.

6 Iam verò veritas omnis in aqualitate, a convenientià consistit. Veritas alia Logica est, alia Ethica: illa est orationis, aut si qua alia re conceptus nostros aliis prodimus, convenientia cum objecto, sive cum re significatà:

hæc

10.

itus

dia-

ftre

ani-

omnde

int.

di-

aut

,id

17

(id

mi

ni.

100

ic.

æ-

e-

eft

us

ia à:

rc

hæc est convenientia cum mente, & animi septentia. Quare cum mens nostra sæpe hallucinetur, & de propositis
rebus perperam judicet, sieri potest, vt
quod Logicè salsum est, sit tamen Ethicè verum, & vice versa. Qua de re vide parag. 14.

7 Hoc loco non Logica, sed Ethica veritas consideranda est; atq; ea non in verbis tantum, sed in tota vita. Vir enim candidus omnia agit sine sictione nihil dissimulat, neq; verbis, neque vita nisi ob justas causas: atq; id tamen ipsum sine dolo, atq; mendacio.

8 Causa tam candidæ sinceritatis hæcest, quòd verax omnis sit ai since o i onanis re, id est, ita veritatem amet, vt nullius gratia à veritate recedat. Quid enim is simulare, aut dissimulare possit, o rò à desdo mo au vo paunor i dessor rò à andis nano mistamendacium per se, ac sua natura malum atá vituperandum; verum bonestum est, o landabile. lib. 4. Ethic. cap.7.

L 2 9 Hinc

ro Vir candidus vtitur prudentià in veritatis professione? Neq; enim semper, & vbiq; prodit id, quod verum est, neque apud quosvis. Magna enim in veritate varietas est, & multi in ea gadus necessitatis. Est enim veritas quadam, quam per conscientiam, & leges taciturnitatis nen licet propalare: quadam, quam quidem propalare licet, sed tum demum, cum magistratus, aut is, qui nobis præest, id exigit: quedam

dametiam, quæ propalari quidem potest, sed apud eos solum, quorum interest eam cognoscere; quædam denique, quæ promiscuè & sine cautione proferri potest. Hac omnia vir candidus, & verax pro suà prudentià debet discernere: atque hoc est, serpentem ex præscripto Christi, miscere cum colum-

bâ. Mat.cap.16.vers.16.

iam

cfi-

iter

obr

épel

S1-

F),

ve-

id

tar

re-

em

14-

n-

im

m

m

eâ

as

e-

e:

1-

S,

Hæc prudentiæ cautela in candore eufq; fele extendit, vt liceat subinde, vel indirectà responsione, vel ambiguis quidem, sed tamen significantibus, & vsitatis loquendi formulis interrogationes eludere; vel parte veritatis indicatà, reliquum reticere, ad declinadam necessitatem indicandi eam veritatem, quæ & fibi aliisve nocitura, & nulli sit profitura. Ambiguitates illæ, quæ vna tantum parte vhtatæ fignificationis funt, altera plane inusitate, (quales apud Anabaptistas, & Iesuitas in vsu sunt ) nullo colore defendi posfunt. Quo in genere peccabar ilie, qui cum triginta dierum essent cum hoste

L 3

pactæ

pactæ induciæ, noctu populabatur agros, quòd dierum essent pactæ, non noctium induciæ, Cic, lib, 1. Off.

ra Veritati in genere opponitur mendacitas, vt ita dicam, hoceft, studi-

um mentiendi.

Mendacium est fallax significatio. Vel pleniùs, Mendacium est, cùm quis fallendi animo sciens volensque verbis aut vità profitetur, quod aliter se habere existimat. Duo enim ad mendacium necessaria sunt, voluntas dicendi sa sum sa fallendi: vt autem falsum sit, quod dicitur, non est necessarium. Potest enim quis mentiri, qui dicit, quod verum est, si putet nempe se falsum dicere. In mendacio enim Ethica, non Logica falsitas requiritur.

14 Porrò aliud est mentiri, aliud mendacium dicere. Qui mentitur (inquit P. Nigidius apud Gellium) fallit quantum in se est; qui mendacium dicit, ipse fallitur- Vir probus præstare debet ne mentiatur, prudens ne dicat

mendacium.lib. 1 1.cap, 11.

15 Men-

ir a-

non

itur

udi.

ica-

ùm

que iter

endi-

au-

eft

iri,

m-

im

.

ud

n-

lit

li-

re

at

rum: vel enim solà libidine mentiendi fiunt, vel intentione alicujus effecti ex mendacio secuturi. Atque hæc iterum distribuuntur in mendacia perniciosa, jocosa, & officiosa. Mendacium perniciosum dicitur, quod ad nocendum; jocosum, quod ad delectandum; officiosum, quod ad juvandum vel se, vel alios comparatum est. August. lib.de Mend.cap. 14.

omne mendacium per se ac natura sua malum est: Primò, quia est abusus vocum, quæ datæ sunt ad cogitationes nostras aliis significandas. Secundò, quia auditorem deducit in errorem: error autem mentis malum est, sicut veritas illius ornamentum. Tertiò, quia minuit dicentis a zum slar. Hoc enim lucrifaciunt mendaces (inquiebat Aristoteles) vt ne tum quidem illis credatur, cùm vera dicunt. Diog. La-

ert.in vita Arift. Quarto, qui lædit

humanam societatem, in qua, fide sub-

lata nihil potest esse firmum.

L 4 P7 Ex

dacia pernicio a, & illa, quæ solà siunt mentiendi libidine, viro bono sugienda esse, sive privatus is sit, sive in magistratu constitutus, vtpote quæ perse mala sunt, & nihil in se boni continent quo malum illud compensetur. Quid quò d mendacia perniciosa præter propriam rationem mali, detrimentumalicui adserunt, eoque nomine injusta sunt? Itaque hæc haud dubiè nono præcepto, alissa; S. Scripturæ locis prohibentur.

detur esse ratio. Hæc enim aliquid in se boni continent, quia alicui prosunt, a nulli nocent: eoque nomine ad charitatem referenda videri possunt, ac proinde non esse peccata, inprimis medacia ossiciosa. Imò videri posset, interdum peccatum esse, non mentiri, veluti cù m aliquis se, aut proximum su um mendacio potest à morte liberare, certò periturum, si non fuerit mentitus. Hæc speciosa sunt: attamen ab Augustini

nen-

fiunt

ien.

nagi.

er fe

ent,

Quid

oro.

nausta

ono

.01c

VI-

int,

ha-

ac né-

in-

ve-

re.

IS.

u-

ni

stini sententià non videtur recedendum, statuentis, omnia mendacia, etiam officiosifima, peccata esfe, & nono præcepto, aliisque S. Scripturæ locis prohiberi. Na n quod per se malum est, no potest vlla affecti ratione fieri bonum. Non enim facienda funt mala, vt eveniant bona. Rom. 3. verf. 8. Et licet generales fint fententia, quibus in facris litteris mendacia prohibentur; nostrum tamen non est, exceptionem fine manifesto scriptura loco adhibere. Quare contendimus peccata officiosa esse medacia, sed peccata tamen quæ levem habent culpam. Quod si ossiciosa mendacia peccata fint; tantò magis jocosa debent pro peccatis haberi, quanto majus bonum est prodesse, quam delectare. His adde, quòd scriptura condemnat omnem wees xoylar , id eft, stulisloquium. Ephel 5. verf.4. imò omne verbum apyor, id eft, otiofum. Matth. 12. verf. 36. Multò magis mendacium jocolum: finempe eo dicatur animo, vt ei auditor fidein habeat.

L 5

9 In

dæ non sunt fabulæ, apologi, parabolæ, hyberbolæ, ironiæ, & si quid præterea est Rhetorici apparatus. In his enim neq; voluntas est dicendi falsum, neq; animus fallendi. Imo ne falsitas quide, sed figurata tantum orationis significatio.

veritas, vt dictum est, consistit in æqualitate, & convenientia orationis, & vitæ cum mente & animi sententia: falsitas, in inæqualitate. Quare sequitur, veritatem esse simplicem, mendacium verò duplex: potest enim vel plus esse in oratione, quàm in re est, vel etiam minus. Veracitati ergo duo opponuntur vitia: in excessu, à hasoria, id est, arrogantia, in desectu. espereia, id est, dissimulatio, lib. 2. Eth. cap. 7.

21 Arrogantes dicuntur qui simulant sibi, aut ea inesse bona, quæ non insunt, aut majora, quàm insunt. I idem dicuntur adulatores, cum aliis plus tribuunt, quàm revera habent. Omnis enim adulator mendax est. Sed de adu-

latione

ben-

ola,

erea

nim

neg:

ide,

fica-

filtir

tio-

ten.

(e

en-

vel

op-

, id

on

em

Fi-

une latione sequenti cap. Arrogantes sunt duorum generum: quidam se jactant qui qua qua qua qua malitia: malistamen similes sunt; aliter enim mendacio non delectarentur. Qui se honoris aut lucri causa jactant, deteriores sunt. Non solum enim mendacio, sed etiam ambitione peccant, aut intemperantia, imo etiam injustitia, iis enim muneribus sese ingerunt, quibus gerendis non sunt pares.

dicuntur, qui, quæ in se laudabilia sunt, dissimulant, vel etiam nimium extenuant. Atque hi etiam duorum generum sunt: quidam enim magna dissimulant aliis incognita, ne videatur and sore; alii etiam minima quæque & apertissima, vt videantur modesti. Tales homines sauxonarieso, idest veteratores vocantur. Atq; hi superioribus multo deteriores sunt.

23 Ex duobus hisce vitiis espareia multo

multo tolerabilior est, quàm arrogantia. Majorem enim habet cum veracitate convenientiam, minùs noxia est civili societati, & minùs incommoda conversationi.

24 Arrogans, vt dictum eft, pec. cat simulando, es diffimulando: ex quo tamen colligendum non est, omné fimulationem, & diffimulationem peccatum esse, sed eam tantum, quæ cum mendacio conjuncta est; veluti fi quis dicat se habere, quod non habet, aut no habere, quod habet. At si quis dicat, se minùs habere quàm habet, non peccat, quia minus in majore continetur: peccat tamen, si dicat se illud minus tansum habere, & nó etiam aliquid majus; jam enim mentitur. Præterea dissimulare dicitur, non is solum, qui dicitse non habere, quod habet; sed is etiam, quinon dicit se habere, quod habet: ille haud dubie peccar; hie non peccat nisi tum fortè, cum veritas non est defugienda.

CAP.

gancitaivili

con-

pec.

ex

pec-

uin

uis nó

, fe

at,

ec-

n .

uss

u-

(e

n,

t:

at

-

## CAP. XX.

De Comitate & Vrbanitate.

Parag. I.

Omitas Græce dicitur &терипоріа & филотропировіа, id eft, affabilitas. Ariftoteles nullum ei proprium nomen tribuit. Quoties enim de comitate agit, oraiar ea improprie nominat:vt 1.2. Etb.c.7. & 1.4.c.6. & paffim alibi Idq; vel quia amicitiæ perquam fimiles eft, vel quia amicitia m facillimè conciliat. Difficile enim dichu eft, inquit Cicero, quantopere conciliet homines comitas, affabilitasque fermonis lib.z.Off. Discrimen quod inter comitatem & amicitiam intercedit, in hisce politum est. Primo, amicitia cum amoreconiuncta elt, comitas and midesis), nai fo ségyer ois opuner. Id est, caret amoris affectuin eos, quibuscum conver-Catur fatur. Secundo, amicitia tantum Inter notos contrahitur; comitas ouolos weis apravas i provintus, i ournoles, i acumboles, i dest, aque egra notos atá, ignotos, aque etiam erga eos quorum familiaris tate vtimur, atá, erga eos, quorum familiaris tate vtimur, atá, erga eos, quorum familiaritate non vtimur, exerceri solet. Tertio, amicitia non distinguit personas, comitas distinguit. Où 38 euolos apocinas distinguit. Où 38 euolos apocinas convenit, eandem habere rationem altenorum, atque eorum qui nobis familiaritate coniundi sunt. lib. 4. Eth. eap, 6.

2 Comitas est virtus mediocritatem servans in voluptate alijs in civili

conversatione exhibenda.

3 Obiectum comitatis funt fermo, gestus, actiones, atq; omne illud, quo alios in civili conversatione solemus delectare, vel etiam offendere, aut molestiam creare.

4 Officium comitatis est, in omni hominum congressus sozales ve un au-

bi

an

fe

b

bipropositum scopum, ne quem offendat, aut potius vt delectet. lib. 4. Eth. c. 6.

observanda sunt: alterum vt omnia referat το το τολον ερτο σύμφεςον. I. e. ad
honestatem & viilitatem: alterum, vt
vnicuiq; tribuat το σείπον. id est, quod
dicens atque decorum est lib. 4. Ethic.

cap. 6.

ter

200

uf-

05

ris

ca.

t.

0-

15

d

0-

is

5.

6 Quare signitus ju na d'auto to swending, no ro numer cunale mes rois 3 imBaire (ir, tar i µã (a, owim) xiya 3 попировет. Id est, delectationem per se sequitur, at g, eligit, offensionem contra vitat: caterum ad ea, que fint eventura, ad honestatem, inquam, & ad vtilitatem, si maiora sint, accommodat. Etenim ק וולסים ל לסמה על דעל בין עול מבאלים אם אמב Begdy own Nirge, Aug x seared, zi wesaighor) λυκών. καν τις ποιένη ή ασχυμοσαύλυ φέgn, zà ravithu più puredi à Grachu, à 3 crav-ชายกร เมนุลส์ร มงาชในย่ นักอารีรีย์ ), ส่งมัล อิบฮxeegrei. Id est, si quando sine turpitudine, aut damno suo alios oblectare non potest, einsmodiobsecundationem improbabit

1

bit, multog, malit offendere. Quod si quid erit, quod ei, qui faciat, magnum dedecus, aut damnum adferat, & adversatio parum ei molesta sutura sit, non probabit illud sactum, sed moleste seret, & reprehendet. Qua in re prudentes medicos imitatur. Vt enim illi modicum dolorem ægris valetudinis restituendæ causa insligunt: ita hic novis even i eis un sis un posterum voluptatis causa leviter offendet. lib. 4. Eth. cap. 6.

7 Vt servet το πρέπον, διαφορόνως όμιλο, τοις εναβιώμα (ε. κ) τοις ταχε (ε. κ) μάλον η ήτλον γνωρίμοις, id est, aliter communical cum its, qui in aliqua dignitate constituti sunt, aliter cum vulgo; aliter cum notioribus, aliter cum minus notio.lib.4. Eth.cap.6. Cum superioribus communicat modestè, & reverenter; cum æqualibus, amicè, & libere: cum inferioribus blande & graviter: vbique

vitat levitatem.

8 Comitati in excessu opponitur aprenda, id est, nimium alius placendi studi-

263

fudium; in defectu, Augusia, id eft,

morofitas.

od fi

num ver-

pro-

,0

me.

um

dæ

eis

ag.

ter

700

er

g-

0;

145

us

r;

n

e

9 "Ageonor dicuntur, qui, vt alijs placeant, nec gravitatem suam tuentur, nec curant honestatem, neq; decorum: omnia aliorum facta, dictaq; probant, aut probare sese simulant, & sua alijs probare quovis modo niruntur. Horum alij nihil aliud spectant, quam vt alijs grati acceptiq fint, alij quæstum etiam atq; emolumentum : hi xoxaxss dicuntur, Latine adulatores. lib.4. Eth.

cap.6.

10 Morofi dicuntur, qui vel ab hominum conversatione abhorrent, vel fiforte cum hominibus congrediuntur, ne in honestis quidem rebus verborum, aut vultus hilaritate alijs placerestudent; quin contra aliorum facta, dictaq; vel improbant, vel etiam reprehendunt; & quod capur rei est, 2culeata quadam loquedi libertate, omnibus sese reddunt exolus & infe-Aos.

Vtrumq; hoc vitiu m magnum eit

tu

et

TE

ei

h

C

est, & malum; alterum, quia noxium, alterum quia molestum est, & parum idoneum ad conversationem ciuium. Deterior tamen est assentatio, & tanto magis sugienda quanto lædit occultius, nocentiusque.

12 Vrbanitas, Gracis coreamaia, est virtus servans mediocritatem in lu-

dis & iocis.

13 Obiectum vrbanitstis sunt ludi & joci : officium, modum servare, tum in ludis spectandis atque exercendis, tum iu jocis dicendis, atque audiendis. Nam etsi in ludis atq, jocis facilis fit in excessum lapius; potest tamen in defectu quoq; peccari, etiam à viro gravi & cordato. Ex quo sequitur, a liqua virtute opus esse, quæ in ludendo & jocando modú præscribat, ne in excessu aut desectu peccetur. Omnis enim noftra vita eis ave Cev wi omenludigen), idest, in remissionem & occupationem divisa est. Homo enim serijs rebus occupatus sensim fatigatur; quiete deficitur. n 28 avanausis, 7 novor agrupaist. Id

lum. rum

ium.

anto ulti-

Nia.

lu-

lu-

are.

endi-

ici-

ien iro

li-

do

x-

im

9,

m

Ci-

1. d

Ideft, requies enim laboris condimentum est. Plut.lib. de puer. educ. In quiete solent homines ludis & jocis vacare, quo magis animum reficiant. Ipfa enim cessatio perse non nisi ignavis hominibus grata est: seduli, tædium cessationis ludis & jocis diluunt. Neq; vero putandum est omnes ludos atq; jocos sacris literis prohiberi. Quin contra, quia ludorum & jocorum mentionem sæpe faciunt, & ludentium & jocantium exempla commemorant, idq; fine vila reprehensione, colligi poste videtar, aliquam Indendi & jocandi rationem nobis indulgeri. Videantur loca. Gen. 26.8. lib. 1. Sam. 18. 6. &lib. 2. cap. 6.lib. 1. Reg. 18. 27. lib. 1. Parag. 13. 8. Ierem. 31. 4. Zach. 8.5. Nec obstat, quod Apostolus curgamiar damnat, Eph. 5.4. Eo enim loco curgamaías nomine; non omnis ludorum & iocorum vius, fed nimia licentia damnatur, quæ tun temporis inter Ephelios vigebat.

14 Vrautem distincte huius virtutis natura intelligatur prius de ludis,

deinde

deinde de jocis dicemus. Ludorum tria sunt genera fuis finibus distincta. Nameum omnis ludus ad oblectationem referatur, quidam folo aspectu, aut auditu oblectant, vt spectacula & acroamata, quo etiam referri potest Musica. Alij oblectant spe victoria aut potius spe honoris aut lucri, quæ vi. etor tanquam præmia victoriæ consequi solet. Atq; hi rursus sunt triplices; alij enim victoriam habent in solo casu positam; vt alea: alij in sola industria aut peritia ludendi; vt ludus pila, latrunculorum,&c. Alij partim in casu partim in industria, vt lusus chartarum & quemnos verkeeren vocamus, Postremum genus ludorum est, qui soloopere, atque exercitio delectant, ita vt in ijs nulla victoria consideretur; vt, saltare, currere,&c.

videnturesse damnanda, si nihil habeant obsemitatis aut impiæ vanitatis, nihil inhumanę feritatis, nihil denique aculeatæ libertatis. Quibus cautioni-

bus

bu

fee

ta

lif

di

be

ac

ta

P

q

0

V

20

n

9

C

rum

cta.

tio-

ctu.

18

teft

aut

vi.

ne-

ces:

afu

tria

la-

afu

um

0-

10-

vt

al-

on

e-

is,

ue

11-

us

bus reijcimus primum omnes actiones feenicas, in quibus multa impia, multa obsecena, pleraq; vana, auribus oculifve obijciuntur: deinde spectacula gladiatorum, in quibus aut homines cum bestijs, aut homines cum hominibus, ad mortem vsque depugnare solectandos; postremo morem veteris comædiæ, in qua Poetæ non improbostantum, sed optimos non raro.

Multa cum libertate notabant.

veluti cum Aristophanes in Nubibus acerbissime traducit optimum Philosophorum Socratem. Hæc inquam omnia damnamus, non quia vrbanitati, sed quia pietati, temperantiæ comitati alissue virtutibus contraria sunt: sed si ista quæ dixi absint à spectaculis, veluti si quis tragædiam Sophoclis aut Senecæ, aut commædiam Terentij aut Plauti agat, aut agi spectet, non putem peccaturum.

dos, quibus corpus animusve exerce-

q

in

P

ct

ci

bi

d

ca

fu

ne

tu

ge

te

di

nı

of

ni

ol

q

h

.

tur, fiue certamina fint, in quibus victoria proponitur, non in casu sed in peritia, siue mera exercitia; modo non fint periculofa, vt hastiludia, torneamenta,&c. Sed quidfiin certaminibus ludicris, victoriæ præmium spectetur, an tum lufus non fit illicitus? Si præmium victoriæ sit honor; vel etiam si lucrum ex publico proponatur, non vitiatur ludus: fed tum vitiatur, fi in pretium luditur, hoc est, si ipse victus tenetur victori pretium pendere, & quidem tantum, vt magis quisque lucrum spectet, quam victoriam aut Iudendi exercitium. Nam quia modus acquirendi per ludum videtur æquitati repugnare, ad avaritiam pertinet, luci spe ludis indulgere. Si tamen aliquod lucellum victori-proponatur, tanquam præmium, idq; tam exiguum vt nec victus doleat amissum, nec victor gaudeat acquisitum, non videtur id plane damnandum. Hac enim ratione nihilaliud efficitur, quam vt ludentes attentiores sint, ideoque animusatque corpus

corpus melius exerceatur.

Vi-

non

neaibus

tur,

mi-

lu-

Vi-

ore.

te-

qui-

rum

endi

jui-

re-

ueri uod

uam

nec

Ctor

r id

one

ntes

que

pus

qui in solo casu consistunt, plane sunt improbandi; idq; non solum, cum in pretium luditur, quod semper apud cordatos turpe judicatum suit, & jure civili prohibitum. If. & C. de Aleatoribus; sed etiam cum nulsum pretium in lusum deponitur. Alea enim neq; ludentes exercet, neque justam habet causam delectationis. Neq; enim sensus voluptatem capiunt ex ista actione; neq; victoria delectare debet cordatum, quam solus casus dedit.

genus duplex est, alterum illiberale, alterum liberale. Illiberale jocandi genus dicitur, quod vel impium aut profanum est, vel obscanum, vel contumeliosum, vel imperitum. Liberale in quo nihil impietatis aut profanitatis, nihilobscanitatis, nihil contumelia: quodque eruditionem aliquam coniunctam habet, atque elegantiam: vt sunt amendiquam, hoc est, facete aut acute distantiam.

Eta,

Ha, historia jucunda & idgenusalia. Hoc vnum jocandi genus adhibendum prius illud studiose vitandum.

Praterea diligens in ludis atq; jocis circumstantiarum, & imprimis loci & temporis habenda est ratio, atq; insuper servandum decorum. Est enim poprindrant tumiocari, atque ludere, cum aut facra peragutur, aut luctui indulgetur, aut de rebus gravioribus serio deliberatur, atque vt verbo dicam, cum tempus locusque seria requirunt. Vt decorum seruetur, habenda est ratio personarum. Neque enim quilibet joci atque ludi quossibet decent: neq; apud quoslibet. Alii enim decent seues, alij juvenes, alij priuatos, alij magistratum, alii viros, alij mulieres.Przterea, aliter inter familiares jocandum off, aliter inter ignotos: aliter cum aqualibus, aliter cum superioribus & magnatibus. Quæ omnia discrimina prudenter debent discerni.

20 Iam in audiendis etiam jocis discrimen prudenter adhibendum est.

Alij

lia.

en-

n.

tq;

mis

tq; iim

ere.

in-

fem.

int. ra-

bet

eq;

Se-

na.

ræum

x-

s &

ina

cis

eft.

Alij

Alijenim probandi funt, alij ferendi, alij denique reprehendi. Probandi funt funt ioci liberales, tempestivi, & decori: ferendi, inperiti & inficeti, intempefliui, indecori, item illi, qui aliquid habent mordacitatis: ioci impii, profani, obsexni, petulantes, contumelioli, reprehendendi sunt.

Vrbanitati in excessu 'opponitur Comoroxía, idest, scurrilitas, in de-

sectu, appoinia, in est, rusticitas.

Scurræ quidem dicuntur omnes, qui in ludis atque iocis non adhibent modum nullamque rationen habent decori aut circumstantiarum, sed illi præcipuè, qui ex quouis illiberali jocandi genere risum captant, nullisq; parcunt, ne sibi quidem ipsis.

Scurrarum duo funt genera: alij enim nihil aliud spectant, quam vt delectent, & rifum moveant; alij hoc vitæ genere sibi victum quærunt. Atq; hi parasiti dicuntur, genus hominum supraquam diei potest iervile. Horum mores in commœdijs graphice discribuntur. 24 24 Rustici & agrestes hoc loco dicuntur, homines ab omni ludorum & jocorum genere alieni, vt qui nec ipsi jocari, neq; aliorum ludos aut jocos perferre possunt.

## CAP. XXI.

De Iustitia universali, & iure.

Parag. 1.

Tquè hactenus de virtutibus moralibus, quæ nos dirigunt in ordine ad nos ipsos: sequitur justitia, quæ nos dirigit in ordine ad a-

lios. Iustitia est ¿ţes ao ns πρακτικοι τ πικολον εἰσὶ, κὶ ao ns Δικαιο πραγεσι, κὶ βελον) τα δίκαια, id est, habitus, quo homines propensi sunt ad res iustas gerendas, quag, res iustas gerunt, & volunt. lib.5. Eth.cap. I. Ab hac definitione non differt illa, quam tradunt I.Cti ff.de I. & iure lib. 10. Iustitia est constans & perpetua voluntas suum cuique tribuendi. Nam loco orum i nec it jo-

tuti-

nos

nos

qua

da.

101 F

Bis.

omi-

das.

6.5.

dif-

.0

Nam sunm cui a, tribuere, idem est. I. Cis quod est d'incion payer apud Aristotelem; & constans & perpetua voluntas apud illos est, quod apud hunc habitus. Est autem habitus remotum justitiæ genus: pro quo vellem vocem viriutia posuisset, quæ proximum justitiæ genus denotat.

Iuftitia eft caterarum virtutum vfus erga alios. Homoi 28 & who mis is-यसंगा में बेहर में नीयां की प्रशिक्त देन में मांड करांड Erseor as warion. Id est, plerig enim in suis quidem rebus virtute vti possunt, in iis autem, quas habent cum alio,non pofsunt. At qui justitia præditus est, non solum erga seipsum, sed etiam erga alios potest virtutem colere. lib. 5. Eth. cap, I. Iustitia enim foras spectat (vt ait Cicero) totamq; se ad alienas vtilitates porrigit, atq; explicat.lib. 2.de leg.Qua de causa videtur este, a'zabby a'morpsor, id est, bonum alienum. Caterarum enim virtutum opteationes habent 78 & in folà cumția affectuum, & circumstantijs ipfi operanti convenientibus, & de-M 2 coris

er. di.

coris; operationes justitiæ non in his folum rebus perfectionem fuam habent, sed etiam in æqualitate quadam inter damnum & lucrum aliorum. Verbi gratia, fi quis re rapsaire vera poixevos i aconaplaros, idelt, quaftus gratia adulterium committat, indeg, mercedem ferat, iniustus potius est, quam intemperans: quia illius actionis a ragia est in ordine ad alium: si vero committat adulterium @@sideis, z) (1publice of on Suplar, id est, dans aliquid de suo, iacturamo, rei sua faciens, idá, libidine concitatus, intemperans quidem erir, at non injustus speciali modo; sed tantú modo generali, quatenus scilicet intemperantia sub vniverfali injustitia continetur idque quia à rația est in ordine ad ipsum operantem. lib. 5.Eth.cap.2.

3 Iustitia est virtus pulcherrima, perfectissima, & optima. Vt enim nequissimus mortalium est à meis mini n's pòs τὰς ρίλες χράμδο Τῦ μολθηεία, id ett, qui improbitate adversus seipsum

viitur

vtitur, & adversus amicos: ita optimus eft, हर ठ जहते कारते प्रविधिक राम बेह्डर है, an' o we's Eregor Tero & sepor. id est, non qui ergase, sed qui erga alios virtutem colit: hoc enim opus, hic labor est.lib. 5.

Eth.cap.I.

Iustitia est in 7 monaxos nevoulv'ar. Id eft, ex eorum numero, que multis modis dicuntur. Etsi autem hæc homonymia oblcurior fit, propter fignificationum affinitatem; deprehendi tamen potest ex homonymia injustitiæ. Nam fi vnum contrariorum est ambiguum, etiam alterum est ambiguum. lib.1. Top.cap.15. Iniustus enim dicitur में के की अंग्रांट कि, में के को COVERTHS, में बैंगाव . Id est, & is qui legem violat, & qui sibi plus vindicat quam par est, quig, inaqualis eft. Quare justus dicetur, & 6,6. wu, 9, i & i Cos, id est, & qui leges fervat, & qui aqualis est: & Iustitia tum errouia, tum æqualitatem denotabit. lib. 5. Eth. cap. 1.

Iufitia, quæ denotat irropiar, vocatur iuftitia vniversalis: quæ deno-

M 3

tat

id

his

ha-

dam

Ver-

peo1 -

estus

deg

eft,

onis

ero

(n-

uid

idá,

ui-

no-

nus

fali

Ela

116.

na,

e-

m ur

tat æqualitatem, vocatur particularis, Huius divisionis hæc est ratio. Iustitia, vt dictum est, ordinat homines ad se in vicem, & dirigit eorum actiones ad bonum alienum. Quare cum homo vel cum tota Repub. co nparari possit, vt pars cum toto; vel cum quolibet privato, vt pars cum parte; cumq; vtrobiq; sint certa quædam ossicia servanda; omnino duæ species justitiæ statuendæ sunt; quarum vna dirigat humanas actiones ad commune bonum & vtilitatem totius Reipub. altera ad bonum & vtilitatem singulorum: illa vniversalis, hæc particularis justitia vocari solet.

obedientiam omnibus legibus ad publicæ societaris conservationem præstandi. Hinc colligit Aristoteles παντικένουμα είναι πῶς δίκοια, id est, omnia qua legibus consentanea sunt; esse aliquo modo insta. Dicit aliquo modo, quia sieri potest, vt lex turpia imperet: subijcit ergo illa demum esse justa, quæ definita

nita sunt & f roundennis, quod tantundem est ac si diceret, ab iis qui legum ferendarum periti sunt. lib.5. Eth.

7 Iustitia enim vniversalis nihil aliud est, quam dan agerd, id est, vniversa uirtus moralis: quia, quemad-

modum in proverbio est.

aris.

litia.

fe in

s ad

vel

vt

pri-

ro-

an.

tu-

na-

V-

0-

ni-

24-

US-

b.

2.

74

ia

10

u

Es วี Senato บาท ขาวงย์ Bolto หนือ aps-

Iustitia una alsas virtutes continet omnes.

Vnus enim idemq; habitus est: qui tainen quia ro man, hoc est, modus existentia non est idem, su red; trepor,
sixuoowin su roid si is, and es agers,
Id est, quatenus ad aliam refertur, institia; quatenus talis quidam habitus
est; absolute virtus nuncupari solet. lib.
5. Eth. c. i. Etenim lex aposeid sei and uroir, id est, de omnibus rebus loquitur. lib.
5. Eth. cap. I. ni xad enes lo quitur. lib.
5. Eth. cap. I. ni xad enes lo quitur. lib.
Id est, inbet vnicui quirtuti convenienter vivere, vetat q, vivere seeundum vmum.

numquodá, vitium lib. 5. Eth. cap. 2. Quare cum justitia Pareat omnibus legibus, necesse est, cæteris virtutibus præditum esse, qui præditus est vniversali iustitia; & viceversa, præditum esse justitia vniuersali, qui cæteris virtutibus præditus est, si eas reserat ad

communem vtilitatem Reip.

Causa vniversalis justitiæ sunt रे ए०१। १००० हैं ज्या १९०० हैं का अधि क वार्य भंदा, रे wpds to nowor, id est, ea omnia legum pracepta, quibus disciplina civium conimerur, que Rempublicam spectat & ad communem villitatem dirigitur. lib. 5: Eth.cap.2. Duplex enim est civium institutio, altera publica, altera privata. Institutio publica est ,quâ cives inde à pueris affuefiunt formæ& legibus Reip. în qua nati funt, aut in quâ degunt : privata: quà ciues imbuunturbonis moribus, qui in omni Rep. debent obtinere. Etsicuti institutio privata facit bonos viros ita publica facit bonos cives, eaq; causa est vniuersalis justitia, & fundamentu civitatis. Nam in animis civium generat

ap. 2.

is le\_

ibus

vni-

tum

vir-

ad

unt

4, 2

um n-

ad

5.

ta.

à

p.

i-

e.

;

generat talem ac tantum amorem patriarum legum, vt suas quisq; optimas esse putet, neque eas vllo modo mutare velit.

Iustitia vniversalis in omnibus quidem hominibus est necessaria; sed imprimis requiritur in principe, aut in supremo magistratu: idque non solum, quia illius curæ Resp. peculiari quadam ratione commissa elt: sed etiam, quia, qui in magistratu constituti sunt. & legibus soluti, saltem eatenus, vt pæna coerceri non possit, maiorem habent opportunitatem, & licentiam peecandi. Multos enim videas, quos iudices, quad diu privati funt, este quanti vis pretij; qui, vbi ad principatum, aut supremum magistratum evecti sunt, omne genus nequitiz aperte profitentur: vt veriffimum fit illud, fiue Biantis, fiue Solonis, बंदूर में नं वंदिन असंहैं। Id elt,magistratus virum demonstrabis. lib. 5. Eth. cap. 1.

coerceatur; non est imperium homini,

M 5

icd

n

d

7

1

Ed rationi permittendum lib. 5. Eth. cap.6. magistratusq; debet non secundum voluntatem suam, sed secundum legem imperare. Magistratus enim, qualifcumq; tandem fit, affectibus obnoxius est, quia homo est; ideoq; cor. ruptibilis ab intuitu personarum. At lex semper sibi similisest, & ad omnia immobilis, quibus homines solent moveriad προσωπολη flar id eft, acceptionem personarum. Itaq; videtur Deum Reipub. præficere velle, qui jubet imperare leges; qui vero hominem præefle jubet, aposimon rd Inplor, id est, feram adiungis. Nam cupiditas revera fera eft, & iracundia magistratus, & optimum quemq; depravat. lib. 3. Polit. cap. 16. Ex quo lequitur interitu paratu effe illi civitati, is \$ agx bules av & & anugos i vi. uos, id est, in qualex authoritate sua destituta subest imperio magistratus: contra incolumen servari eam, omnibusq; bonis abundare quæ Deus civitatibus largiri solet, in qua magistratus legibus Subijcitur. Platolib. 4. de leg. Legitimus

mus ergo magistratus est ourag to strale, id est, custos suris e dreus mise, a jade du tal, ei un nede autor avaroyor est. Id est, non plus sibi tribuit eorum, qua absolute bona sunt, quam alius,
nisi illud ei ex proportione debeatur, lib.
5. Eth. cap. 6. Addo neq; minus mali. Et
ob hanc rem debetur illi tiun el peas,
id est, honor é decus. O oois siè un ingra tau ta. Etoi proportione treproci dest, qui
hisce rebus non sunt contenti, y siunt tyranni lib. 5. Eth. cap. 6.

ranni lib. 5. Eth. cap. 6.

11 Obiectum vniversalis justitia,
aut potius effectum, est 70 Siraior, id

Eth.

ecun-

nim,

s ob-

cor.

nnia mo-

pti.

im-

ref-

am

eft.

um 16.

illi

16-

le-

n-

9:

15

15

S

At

aut potius effectum, est 70 Missor, id est, ius, siue id quod iustum est. Ius (non à iustitià, sed à iubendo dictum) propriè dicitur naturæ populi ejusve qui vicem gerit populi, justum. Improprie sumitur, primo per metonymiam subiecti pro eo, quod juri propriè dicto, siue legibus conveniens atque consentaneum est: Secundo, per metonymiam adiuncti, vel pro juris scientia; veluti, cum jus à Celso desininitur, ars boni & æqui: vel pro loco, in

quo

quo ius dicitur; veluti cum dicimus, aliquem in jus vocare: tertio per metonymiam cause pro potestate jure concessa; vt in definitione itineris, actus viæ, aquæ-ductus, vbi dicitur, iter est actus eundi, ambulandi homini; actus est jus agendi vel jumentum vel vehiculum, &c. ff. de serv. præd. rust. leg. 1. Hoc loco ius sumitur pro eo quod juri propriè dicto consentaneum est: quod si spectetur vt præstandum, est obiectum; si vt præstitu, est estectu justitæ.

T2 Ius dividitur in politicum & economicum: quorum illud simpliciter; hoc, secundum quandam similitudinem, jus appel'atur. Ius politicum dicitur quod obtinet ἐπὶ κοινωνῶν βίν πεὰς τὸ ιναι αὐτάς κιμι, ἐκάθερων κὰ ἐκων, ἡκὴ ανακορίαν, ἔκατ ἀειθμόν. Id est, in ter homines liberos, numero, aut proportione aqualis, vitag, communione iuntos, vi ys omnia suppetant, qua ad vitam sunt necessaria. lib. 5. Eth. cap. 6. Hoc est, vt verbo dicam, inter cives atq; membra eiusdem civitatis.

us, anetoconactus er eft actus vehig. I. juri uod bietia. n & liciituum Bis orenvi-6. es

tis

13 Ius politicum dividitur in jus naturale & legitimum. Ius naturale dicitur, quod vbique & semper candem vim obtinet, idq; natura sua, 3 un rd Dreiv Bui, id est, non quia ita decreium vel non decretum est. Ius legitimum vocaturo देई क्रिक्ट में हे बीहेंग Sapépes , है तकड़ के andes · orar j bar), diapiger, id eft, quod ab inisto, boc antilo modo fiat, nihil refert; cum vero constituium est, tum refert. Iam vero jus naturale apud omnes idem atque immutabile dicitur, non quia ab omnibus & semper præstari solet, sed quia omnes homines semper & vbiq; obligat ad illud præstandum.Hujus rei causa est quod recta ratio, quæ norma naturalis juris est, vna fit vbique & semper eadem sicuti vbique vna & semper eadem est humana natura. At jus legitimum nec idem eft apud omnes,& sæpe, vel tacito populi consensu, vel lata contraria lege mutatur. Ejus enim norma est salus Reip. & publicavtilitas civium: quæ non semper & vbique vna eademq; reperitur, quia non est est vna semper & vbique eadem forma

Reip.

Iurisconsulti dividunt jusin commune & proprium. Ius proprium appellant jus civile. Ius commune rurfus subdividunt in jus naturale & jus gentium. Ita vt jus omninò tripertitum illis fit. Collectum enim eft vel ex przceptis naturalibus, vel ex preceptis gentium, vel ex præceptis civilibus. Ius naturale est, inquiunt; quod natura omnia animantia docuit. Hinc descendit maris atq; fæminæ conjunctio, quàm nos matrimonium appellamus, hinc liberorum procreatio, eorundemq; educatio. Ius gentium effe dicunt, quod naturalis ratio inter omnes homines conflituit, five, quo omnes gentes communiter vtantur. Ideoque à naturali jure recedit, quia illud omnibus animalibus; hoc, solis hominibus inter se commune est. Ex hoc jure, introduca funt bella, discretz gentes, regna condita, dominia distincta, comercia, &c. Ius civile five proprium, quod quisque populus

pulus sibi constituit. Et quanquam vnaquæq; Resp. habeat jus suum, quia tamen jus Romanum multis in locis & Rebuspub. Europæ receptum est, factu eft, vt jus Romanum al iko klu jus civile nuncupetur. Atque hoc rurfus vel scriptum est, vt lex, plebileitum, senatus consultum, placita principum, edicta prætorum, responsa prudentum: vel no scriptun sed vsu, & consensu vtentium, comprobatum ff.de Inft. & Iure. Hac 1.Cti sed non videntur satis accurate jus naturale definivisse. Nam jus naturale nullo modo competit brutis animantibus. Ius enim & injuria non habent locum, vbi locum non habet lex. Leges poni nequeunt brutis animantibus. Iraq; statuendun est, tam jus naturale, quam gentium solis hominibus convenire, sed hoc interesse, quod jus gentium in iis rebus sit positum, quæ ad solos homines spectant; jus naturale in iis,quæ etiam in bruta cadunt, tametsiin brutis non habeant rationem juris. Itaq; jus naturale & jus gentium idem

orma

us in ium tur-

jus um

en.

mdit m

liu-

des

l-

...

idem sunt ratione formæ ( eandem e. nim habent normam, nempe naturalem rationem, quæ in omnibus homi. nibus est est eaden vt ante dixi ) sed differunt materia. Nam jus naturale positum est in iis rebus, que homini communes sunt cum bestiis, (quastamen homines faciunt vi rationis natu. ralis quam diximus effe formam juris bestiæ,cœco quodam instinctu, & a juris natura alieno) jus gentium in rebus homini propriis. Ius civile, materià cóvenit cum jure gentium (vtrumqueenim versatur circa res homini proprias) sed ab eo forma differt. Nam forma juris gentium est convenientia cum ratione naturali; forma juris civilis, convenientia cum ratione civili, quæ est ipsa salus Reipub. A jure naturali jus civile & materia differt & forma.

15 Iuris legitimi adjunctum elt επείκεια, i.e, aquitas. Æquitas est εναίος. Βω μανέμε η εκκείπη δια το καθόκε: i.e.correstio legis, qua aliquid ei deest, propterea, quia generaliter loquitur, lib. 5. Eth.

cap.

q

al

C

V

n

em e

tura-

omi.

) sed

urale

mini

as ta-

latu.

Uris:

a ju-

bus

có-

ee-

ias)

ju-

ti-

ve.

ofa

ile

eft

.

r -

.

7.

cap.10. Iure enim constituuntur in iis, quæ ली नरे को में sor, non quæ देस की में रही ह accedunt; neque in iis quæ fortè vno aliquo casu accidere possunt. ff. de leg. 1,3. Itaque lex corrigi dicitur; primò, cum quis vniversalem sententiam ad cafus non expressos secundum ratione vtilitatis & finem legislatoris accommodat. Nam etsi non possint omnes articuli figillatim legibus comprehendi; attamen, cum in aliquâ causâ sententia earum manifesta est, bona occasio est, catera, qua tendunt ad eandem vtilitatem, vel interpretatione, vel jurisdi-Aione supplendi.ff.de leg.l. 12. 6 13. Secundò dicitur lex emendari, cum quis eam benigne interpretatur, ejusq; mentem potius, quam verba respiciat. Nam scire leges non est earum verba, sed vim ac potestatem tenere, Itaque ficuti contra legem, qui facit, quod lex prohiber, ita in fraudem legis facit, qui falvis legis verbis, sententiam ejus circumvenit ff.de leg. l.17. & 29. Itaque finislegis respiciendus est atq; id, o nav

है प्रमाश्ची मह बेंग्छ देंग में तरह , देस में मदार्थ , में म ides, crous Sim Cer ar. Id eft, quod etiam inte legislator, si illic adeffet, eloqueretur, o el. si scivisset, lege cavisset. Nec tamen ob er hunc defectum culpandus est legisla. A, tor. To po auagrupa en ev Tof voue, est inte be प्रवास्ति , ते अ देश प्रमृ कर्ष हम किल्डी [ualos हिना. A est, Nam culpanon in lege, neg, in legis. latore, sed in ipsareinatura est. Iamenim talis est rerum agendarum materia. lib. s. Eshis, cap. 10.

Æquitati opponitur: Primò, Sycophantia, hoc eft, malitiofa legis interpretatio. I. Cti calumniam vocant) qua verba legis in sensum detorquentur alienum à mente legislatoris. Secundò, tò anesco dinasor, quasi dicas exactum, & strictum jus. Dicitur autem Aricum jus, cum leges severe retinentur, circumstantiis loci, temporis, aut personarum, ipsaq; legislatoris mente mittigationem requirentibus. Atque hoc sensu verum est illud; Summum jus

est summa injuria.

17

olic

Leo

mil

pai

ù!

4

ef

te

te

V

t

r

E

3 4 17 Ius aconomicum est, quod colitur etiam inter ejusde n familiæ membra: estque r, o pel Awolendo, id est, berile , quod est inn ob erdo ninum & servan; vel ma Jindo, id gissa. Apaternum, quod est inter patrem & beros; vel jaund, i. e. nuptiale, quod A inter conjuges. lib. 5. Sth. cap. 6.

. Id 18 Ius reconomicu n non eft fingif. pliciter jus, sed jus x usla poede x xas ne- worila, id est, translatione verbi, ac siria militudine quadam. Nin quia filius pars quædam patris eft, sus ar i maluos, jul zweisi, id eft, víá, dum adoleverit, & apatre seinnet us non fuerit, & servus est domini zrijuz, id est, possessio non potest esse locus injuriæ proprie dictæ inter patrem & liberos, dominum & fervos. Non enim multo magis fieri poteft,vt quis sua, quam vt seipsum injurià afficiat. Nam vbi non est lex, ibi no est injuria : atqui inter patrem & liberos, dominum & servos, non intercedit lex; quia inter eos non est inims 78 4. XHI & a Xe 3, id est, imperandi & parendi equalitas. Cum autem major sit æqua-

nò,

n-

nt)

n-

e-K-

n

qualitas inter maritum & vxorem, major etiam inter eos est juris communitas; non tamen tanta, quanta est inter cives. lib. 5. Eth. cap. 6. At que hac quidem omnia intelligenda sunt de iis rebus, qua familiam spectant, quarum omnium dominus est patersamilias. In quibus tamen hactenus injuria locus est quatenus Reip. interest certis legibus samilias administrari, & vnumque que suis rebus non abuti.

vniversalis injustitia, quæ nihil aliud est, quam vitium, quo non præstatur obedientia legibus, & humana societas

turbatur.

Det ad cætera vitia, vt vniversalis justitia se habet ad cæteras virtutes: quare sicut hæc idem est, quod vniversa virtutes, cæteras; virtutes suo ambitu complectitur; ita illa idem est quod san æzia, idest, vniversum vitium, quod cætera omnia vitia sub se continet. lib.5. Eth.cap.1.

feh

goi

inj

au

dan

me

da

in

no

יא

CI

Se

CE

9

n

E

21 Vt se habet jus ad justitiam, ita schabet injuria ad iniustitiam : erit ergo injuria objectum, aut potius effectu injustitiæ vniversalis, sicut jus est effedum justitiæ vniversalis. Injuria est damnum, quod invito à volente immetitò infertur. Sunt enim tria genera damnorum, quæ aliis in civili societate inferuntur. Nam quando quis alteri nocet nescius & Danos dicitur an'xnua, id est, infortunium: quando nescius nocet, & non & existas, quidem, sed tamen fine malitia, & animo nocendi, dicitur a ud plnua, id est, erratum; quando nocet sciens, atq; eo animo, vt noceat, asinua, id est, ininria, lib. 6. Eth.cap. 3. Iurisconfultianix nua casum fortuitum vocant; ouiglnua, culpam; adinua, injuriam. Casum fortuitum appetrant, qui humano captu prævideri nequit, aut, si prævideatur, non potest Impediri. Culpam esse aiunt imprudetem actionem, aut actionis omissionem, qua alteri immerenti nocetur. Culpam dividunt in latam & levem; cuipam latani

, ma. nuni. inter

quis rearum s. In

ocus legiqué-

itur liud

atur etas

hastiare

irm-

x.

T

tam esse dicunt, cum quis obtenditig. fp norantiam in iis rebus, quas omnes ho. fa mines communi sensu præditi intelli. A gunt: aut cum non adhibet eam diligentiam in rebus alienis fidei fuz com- ai missis, quam adhibere solet in propriis. e. Levem culpam vocant cum quis pec-fi cans consueta in suis rebus negligentia, la non præstat in rebus alienis ea omnia, al quæ diligens paterfamilias in fuis rebus 7 adhibere solet. Injuria vel dolo infertur, vel vi : vtraque à proposito, acfu- d dio nocendi proficifcitor; vtraq; etiam ; invito infertur: sed vis infertur scienti; dolus, ignoranti. Licet autem lata culpa à dolo distinguatur definitione, dolo tamen proxima est, & effectu juris, ipse dolus. Et ideo in contractibus, perinde vt dolus, præstari debet.

Non quicunque aliquem is. zet, id est, iniuria afficit, injustus dici potest: sieut nec justus, quicunque de Raurmenye. idelt, alieni ins fuum tribuit: ied is solum, injuriam facere, aut jus alteri tribuere dicendus est, qui sua

sponte

1

fponte, & ex deliberato animi cossilio id es ho. facit, non qui ex ità, aut alio animi assentelli. Etu. Etenim ex apxes o supe muser and i animi perturbatione commotus, aut alia animi perturbatione commotus, ea fectt, sed is, qui lacessivit. Hujus rei signum est, quod ii, qui injurix postuentia, lantur, quam non intulerunt deliberato animo, sed justà irà provocati, o positione deliberato animo alicui intulerunt injuriam, non se solenti iure, sed facti netiam gatione desendere. lib. 5. Eth. cap. 8.

cere, semper est voluntarium; ita injuriam pati, semper est involuntarium. Voleti ergò nó sit injuria: injuria enim in malis est: nó potest ergo eligi. Si quis eligat, quod sibi damnosum est, desinit id esse injuria, quia voluntate sua de jure suo decessit. lib.6. Eth. cap. 9. Et quia privatus non potest alteri concedere jus, quod in ipsum habet Respub. sit sepe, vt, qui volenti nocet, peccet

culpa

dolo

, ipfe

å 81 -

dici

tri-

aut

fuâ

tamen

tamen in Remp. veluti fi quis vulneret vol aut occidat quempiam mori cupiente, 14 & quidem tali modo. Præterea cum ali dicitur volenti non fit injuria, volun. tas primum debet esse plena: deinde confana, hoc est, cum ratione coniuncia ce postremò debet eo fine damnum velle, lit quo ab autore infertur. Itaque si quià de viatore pecuniam accipiant, ne eum N occidant, aut fi qui noceant infano, aut fa etiam fi qui in martyres faviant, quana quam eorum, qui ista patiuntur, aliqua voluntas intercesserit, non tamen eo q minus iniurii funt. Hinc elequirur; neminem sibi ipsi iniuriam facere. Idem enim non potest agere sponte simul & invitus: multò minù s porest simul agere, & pati, fimul plus habere, & minus quam oporter. Qui sibi violentas manus inferent, iniurii quidem funt; fed in Rempub. non in scipsos. Itaque & mulcat eos civitas, & ignominià afficit. lib.6 Eth.cap 11.Sed nec is sibi facit injuriam, qui meor éréga d au mo veues, el de B'sno's. Id est, qui plus alterisciens & volens

q

V

C

f

ŧ

la eret volens tribuit, quam sibi, à & comenne iiente, sarlalines ser, id eft, vir bonus enim facum cile decedit de iure suo. Praterea irige olun inde meoren i, id est, aliud bonum lueinde enfacit, quum aliis aliquid de suo conuncta cedit.lib.6 Eth.cap.9. Nam non modo velle liberale est interdum de suo jure recequià dere, led etiam fructuolum. Cie.l. 2.Off eum Nam jure suo cedit, si nihil aliud, hoc o, aut faltem lucratur, vt apud omnes bene audiat.

uan-

iqua

n eo

ne-

iem

1 &

age-

nus

mafed

8

cit. in-

Nis. Ó.

In distributione inaquali iniquior est, qui plus æquo distribuit, qua qui plus accipit : quia illud magis est voluntarium lib. 5. Eth.cap. 9. Ob eandem causam deterior est, qui injuriam facit, quàm qui patitur injuriam: illud enim w rania, n + redeias ni amas, n iy we, id est, cum vitio coniunctum est, vel integro ac perfecto, quodá, simpliciter tale est, vel cum eo, quod huic finitimum eft; hoc and munlas of adentas, id est, vitio & iniquitate vacat.lib. z. Eth.cap. II.

## CAP. XXII.

id

q

ra

CI

De Iustitia particulari.

Parag. 1.

ARI justitiam particularem, quæ diversa sit à cæte. ris virtutibus moralibus. quæq; sub vniversali justitià contineatur, vt pars sub toto, sicostendi potest. Qui facit aliquid eorum, quæ ad cætera vitia pertinent, puta qui clypeum abjicit in prælio, qui irato animo aliquem verberat, qui agenti înis opibus non fuceurrit, adrei a mensala a' i Ny, id est, fact quidem ille iniu. ste, sibi tamen plus boni non dicitur sumere, quam oportet. Tras y meoveely, cum autem sibi plus boni sumit, quam par est, fæpe nullo alio, certè non omni alio vitio laborat. Præterea si quis quastus causa committat adulterium, alius A Anduplar, id eft, per libidinem; hic intemperans potius dicitur quam merialm,

id est, plus tusto sibi sumens, sive injustus: atille injustus dicetur, non intemperans. Ex quibus sequitur, dari injustitiam, quæ à cæteris vitiis diversa sit: ergo etiam datur justitia particularis, que diversa sit à ceteris virtutibus moralibus; quæque sub vniversali justitia continetur. lib. 5. Esb. cap. 2.

ula-

ate.

bus,

ulti-

CO-

um,

qui

0 a. fn-

776-

tH.

Gu-

1772

A,

71-

us

N

1-

2 Iustitia particularis versatur eirca bona, non quidem omnia; sed circa ta tantum, de sou congla g angla, id est, in quibus prospera vel adversa fortuna collecari folet.lib.5. Eth.cap.1. id eft, circa bona fortunæ, qualia funt honor, pecunia, salus, & alia, quæ vno nomine non posiumus complecti. lib. 5. Etb.c.2. Atq; hæc non quovis modo in juftitia spectantur, sed quatenus aliis jure debentur: eoque differt à liberalitate, que versatur etiam circa pecuniam, sed indebitam.

In hisce rebus is, qui particulari justitia præditus est, medium servat & aqualitatem, neque plus fibi fumens, neg; minus, quam pareft. Qui injustus

N 2

eft

est, on Tandes a pades to misor aigh of on' shi randes, to exarlor id est, in its quasim. pliciter bona sunt, eligit id quod plus est, in malis, id quod minus est. Nimirum quia videtur to uno rande, a pades v mis D, id est, minus malum quodammodo bor

7

num esse.lib.5. Eth.cap. 1.0.3

4 Mediocritas in qua justitia pofita est, non est fimplex, ut in reliquis virtutibus, sed analogica. Analogia est similitudo rationum Eucl. lib. 5. def.4. Ratio est duarum magnitudinum ejuldem generis mutua quædam secundu quantitatem habitudo. Ibid. def. 3. Quare, cum quælibet proportio duas minimum rationes habeat, & ratio quelibet duos terminos, omnis proportio habebit quatuor terminos, five dif. juncta ea sit, siue conjuncta. Nam in proportione conjuncta communis terminus bis fumitur. Est enim & confequens prioris, & antecedens posterioris rationis. Verbi gratia, vt se habent 2 ad 6, ita le habent 6 ad 18. hic 6. bis fumuntur. Iustitia non in conjuncta, sed in

in distuncta proportione consistit, & in quatuor terminis revera diversis. "Aralry 38 td Sinasop places to is covid., w क्लंद रा, हो नार्ग हो में मि महत्त्र , रामका र राम d' Est where, if Exactor i ji (co, Suoir i) Minaror, Tist & wees Tirds. Idelt, Nams necesse est id quod iustum est, & medium & aquale esse, & ad aliquid referrie aliquibus tale esse. Ac quà quidem medium est, quorundam est; ea vero sunt plus & minus: quà autem aquale est, in duobus cernitur: qua denig, iustum & quibusdam, & ad alios relatum. Ex quo consequitur, in justitia semper duas personas considerandas esse, & totidem res: & justitiam æqualitatem effe die ig à des, hocest, personis & rebus, lib. 5. Eth cap. 3.

Causa cur in justitia mediocritas sit analogica, cum simplex sit in cæteris virtutibus moralibus, hæcest : quòd catera virtutes versentur circa affectus & actiones hominum erga feiplos; justitia non versetur circa affectus, nisi per accidens, sed tantum circa actiones,

S

d

3.3 asim. 128 BA. irum

Trus lo bo.

poquis, a est

ef.4. ejul\_ ndű

f. 3. uas

tio ordif.

in er-

leris

2

n

PI

D

1

& quidem quas exercemus erga alios, hoc est, cæteræ virtutes in propriis rebus occupantur. & spectant bonum proprium, justitia versatur circa res alienas, & spectat bonum alienum. Quare cum eæteræ virtutes res omnes, in quibus versantur, absolutè considerent, sequitur, vt etiam mediocritatem simplicem habeant, & absolutam: justitia vero quia plures res inter se consert, sæpe etiam personas, omninò debet habere mediocritatem analogicam, & comparatam.

6 Iustitia particularis dividitur in stateuniculo is steep solucio, i.e., in distributivam Georrectivam, vulgò commutativam. Omnis enim justitia, vt dictum est, spectat bonum alienum; justitia vniversalis spectat commune bonum civitatis; particularis, bonum singuloru. Quare, sicut vel totum cum parte comparari potest, vel pars cum alia qualibet parte totius; sta etiam vel Resp.cum privata persona conferri potest, vel persona privata cum qualibet alia persona privata

alios, privatà. In vtroque ordine certa quadam officia continentur: quorum, que à Rep. singulis privatorum præstanda sunt, à justitià distributiva: quæ singuli fingulis præstare debent, à justitià commutativa præscribuntur.

is re-

proenas,

cum

uibus

qui-

cem

vero

eti-

me-

ara-

c in 41.

u-

ım

V-

ciű.

1i-

n .

Juftitia diftributiva dicitur,que verlatur à & Siaropais à Tiphs, à gund-नका, हे मी बैर्मिक, उन्य माराह से मांड प्रधानकार ने mastela, id eft, in distributione vel honoris, velpecunia, vel aliarum rerum, qua inter eos dividi solent, qui vnius Reipub. communione inter se consuncts sunt, in iisque servat proportionem Geometricam.lib. 5. Eth. cap. 2.

8 Iustitia distributiva versatur cireares communes, atque ad vniverfam Remp. pertinentes, vt funt pecuniz & reditus publici, honores, munera, & id genus alia. Cum autem communium rerum dispensatio non spectet ad privatos, sed ad magistratum, non erit privatorum, sed magistratus, justitiam di-Aributivam exercere: nifi forte parentes & domini, aut si qui aliis imperant, £ 371 T

N 4 fimilitudi-

0

t

fimilitudine quadam dici possint magistratus hae in re imitari, quaterus in do mo sunt, quod magistratus est in civitate. Officium magistratus est, munera Reip. dignis tribuere, bene de Reip. meritos præmiis, & in Remp. delinquentes, suppliciis afficere. Quare non in muneribus tantum & præmiis conferendis, sed etiam in pænis & suppliciis pro merito insligendis consistit distributiva justitia.

9 In æstimanda cujusq; dignitate, & magnitudine meritorum, atq; delictorum, magnstratus considerare debet bonum, & salutem Reipub. & judicare, tantò digniorem esse voumquemque, & ejus merita tantò majora, quantò magis juvare potest Remp. vel revera juvit: & tantò majora delicta, quantò magis vel operà, vel etiam exemplo Reip.nocent: quatenus autem nocent privatis, ad justitiam commutativam referenda sunt.

10 Atq; în his omnibus instituenda est distributio secundum proportionem magi-

in do

ivita-

unera

Reip.

lelin-

non

con-

pli-

di-

ate.

eli-

bet

re,

ue,

Itò

ra

tò

e-

nt

n

onem Geometricam. De muncribus & præmiis certa res. Iustitia enim distributiva dirigit ordinem totius ad partem, tribuitq; fingulis, quod iis ab ipfa Repub. præ aliis debetur: quod quide tantò majus est, quantò quisq; majoré constituit Reip. portionem, quantoq; majorem in ea habet dignitatem, aut majoribus eam & pluribus beneficiis affecit. Atq; hoc est servare proportionem Geometricam, hoc est, proportionem rerum ad personas. Vt enim persona se habet ad personam, sic etiam res, quæ datur vni personæ, se debet habere ad rem quæ datur alteri. Ex gr. sint Aiax & Vlysses bene de Rep. meriti, ille vt 4, hic. vt 8. Cum præmia difftibuuntur, præmium Vlyssis ita se debet habere ad præmium Aiacis, vt Vlysses se habet ad Aiacem. Quare fi Aiacis prxmium eft vt 6. præmium Vlyssis debet ese vt 12.

tum in publicis delictis, tum etiam in privatis, quatenus iis non privati tan-

N 5

tum

tum, sed ipsa etiam Resp. læditur. Nam. vt gravius ille peccat, qui magistratum pulfat, quam qui vilem aliquem ex infima plebe hominem, ( gravius enim Rempub. offendit) ita graviùs etiam puniendus eft. Atq; hæc est ipsa Ari. flotelis sentenria: 'El ajzlu' exar end. roger, (inquit) ider avlemmylio ar ig ei eg. gerla i wara es , i mingles as poper der, and n nonadio a. Id ett, si quis magistratum gerens alium percussit, non est ille vicis. sim percutiendus : sed si quu magistiatum percussit, non percuti modo eum oportet, sed etiam pumiri, lib. 5. Eth. cap 5. Hæcfententia optimå niti ratione videtur. Sienim, qui plus Reip. profuit, majori pramio afficiendus eft, cur qui magislæfit Remp. non fit majori pæna afficiendus, cum pæna non tantum in exemplum, fed etiam, vt offensæ partifatisfiat, adhiberi debeat, vt cap. 18. di-Qum est? Adde, quod nec jure divino, neccivili aqualis pæna fecundu proportionem Arithmeticam omnibus delicus constituta sit. Deus certe in Vet. Teft

4

enim

tiam

Ari-

end.

de.

a Ala

tum

icif.

74-

007-

5.

VI-

nit,

ui

na

in

i-

i

,

Nam Test. aliter puniri voluit, qui principi rarum in populo maledixiffet , aliter eum qui ex in. privato: aliter qui filiam facerdotis violaffet, aliter qui filiam privati civis. In jure civili, quatuor delictorum genera constituuntur, facta, dicta, scripta, confilia: atq, bæc omnia, septem modis considerantur, causa, persona, loco, tempore, quantitate, qualitate, & eventu, fide panis.1.16. Vnde plurima pænarum consurgunt differentia, etiam in eodem genere delichi,

La Cum rationes proportionis commutari possunt, cumq; eadem ek ratio totius ad totum, que ipartis ad partem, distributio est legitima & justa. Cum rationes nequeunt commutari, cumq; alia est ratio totius ad totum,& partis ad partem, iniqua distributio est & injusta. Evanat aolo, id est, commetata five alterna ratio dicitur sumptio antecedentis ad antecedens, & confequentis ad consequens. Enclid. lib. 5. def. 12. Ex gr.vt 4 fe habent ad 8., ita 6 se habent ad 12: & permutata ratione,

vt 4 se habent ad 6, ita 8 se habent ad 12.8 vt pars fe habet ad partem, 4 ad 8 & 6 ad 12, ita totum fe habet ad totum, nempe 10 ad 20: vel vt 4 fe habent ad 6,8 8 ad 12, ita 12 se habent ad 18. Ad iflum modum debet examinari proportio in justitia distributiva. Ex gr. sit Aiax vt 4, Vlysses vt 8. arma Nestoris, qua Ajaci cedunt in pramium, vt 6. Arma Achillis, quæ cedunt Vlyffi, vt 12 Hæc distributio justa erit. Nam vt Aiax se habet ad Vlyssem, ita se habent arma Nestoris ad arma Achillis, & Aiax cum armis Nestoris, ad Vlyssem cum armis Achillis: & vt Aiax fe habet ad arma Nestoris, ita Vlysses se habet ad arma Achillis, & Aiax & Vlyffes ad arma Nefloris & Achillis.

lustitiæ distributivæ opponitur quædam species injustitiæ, qua pænæ, & præmia inæqualiter, hocest æqualia inæqualibus, aut æqualibus inaqualia distribuuntur. Huc referenda est wesow mounta, id est, exceptio personarum. อาเมลาสิทธ dicitur, qui non me-

ritorum.

rite

tui

qu

m

Ma

P

P

P

b

ritorum, sed aliorum accidentium intuitu movetur ad præmia & pænas inæqualiter distribuendas.

mutariua dicitur que ès mis suanáyua (1, idest, in contractibus, servat pro-

portionem Arithmeticam.

t ad

ad 8

um.

t ad

Ad or-

. fit

ris.

16.

12

iax

ma

m

215

na

na

24

ia

1

15 Iustitia commutatiua inter privatos exercetur, versaturq; circa res privatorum, aut circa contractus qui inter privatos ineuntur. I. Cti vocabuhum ovrámayua, stricte sumunt pro obligatione vitro: citroque facta ff. de verb. fig.leg. 19. Aristoteles voce owan Adyualo, quassibet obigationes intelligit, five ex contractu nascantur, aut ex qualicontractu; fiue ex maleficio, aut ex quasi maleficio. De qua re vid. lib. 3. Inst.tit. 13. & Seq. Quare cum apud I. Ctos omnia σωαλάγματα fint voluntaria, Aristoteles tamen ea dividit in voluntaria & invita. Voluntaria dicuntur, quæ vel re fiunt, vt mutuum (quo referenda est vsura) commodatum, depositum, pignus; vel verbis, vt stipula-

Ripulatio, promissio, sidejussio, vel lit. 1 teris, vt nomina; vel deinde consensu, vt emptio, venditio, locatio, conductio, focietas, mandatum. Lib. 3. Inst. sit. 5.6 Sequent. Hzc omnia dicuntur t voluntaria, quia honorum principium est in nostra potestate, nam post initum contractum ab obligatione, nisi consentiente altera parte, uon potest discedi: C. de oblig. & act.lib.s. In vita swamayuara dicuntur, quæ vel per dolum, (vt furtum, adulterium, veneficium, lenocinium, fervi alieni corruptio, cades dolofa, falfum testimonium) vel per vim, (vt verbera, vincula, cades, rapina, mutilatio corporis, maledictum, contumelia) noientibus inferuntur.

16 In contractibus, id quod nimium eft, vocatur lucrum, id quod parumest damnum. Etsi autem lucri no. men contractibus invitis non sit admodum conveniens (non videtur enim lucrari, qui alium verberat) solet tamen lucrum appellari omnis perpessio, in judice mensu-

TALA

g

A

Y

P

1

J

1

12

-1

lit. rata est lib. 5. Eth. cap. 4.

on-

dif-

vita

per

ne-

up-

m) les,

ım.

ni-

02-

10-

d-

m

2-0,

¥-

A

enfu. 17 Contractus ineundi & corrindu- gendi funt secundum proportionem Inft. Arithmeticam. Nihil enim refert, v. ntur itrum improbus virum bonum fraudaoium verit, an probus improbum: neq; vtrum tum probusan improbus adulterium commilerit. Lex enim weos To Chalus The אום ספפי או שיים אול אל אני או אנישרמו פוֹנ וֹספוני. sideft, damni tantum differentiam intutetur, personis vettur ve aqualibus. lib. 3. Eth.cap. 4. Delicta partim ad justitiam distributivam, partim ad commutativam pertinent; quia non folum privatis, sed etiam Reip, nocent, si non ipso facto, saltem exemplo. Quare & privatis satisfaciendum est, & Reipub. illis secundum proportionem arithme. ticam: his, secundum Geometricam.

on 18 Quum inter privatos de zqualitate non conuenit in contractibus servanda, eundum est adjudicem. Iudex enim videtur effe velut dinmer in-Auxou, id est, sus animatum. Omnes enim judicant tum le jus suum conse-

qui

Er

ne

CC

tr

8

V

T

P

d

t

1

t

qui, cum medium consequentur. Atqui judex, vbi intellexit damni & lucri differentiam, dimidium lucri dam no opponit & sic facit æqualitatem: ve. luti si quis lineam sex pedum velit æquate lineæ quatuor pedum, quia discrimen est duorum pedum, vnum pedem maiori lineæ detractum, breviori debet apponere. Hinc si sassis dicitur quasi si xassis, id est, in duo rem æqualiter dividens; & welsto, id est, intermedius si ue mediator lib. 5. Eth.c. 4.

19 Iustalionis fiue 7d arrivem.

36s, cuius hac est sententia:

Pins wader ran' egeka, Ainn n' idea yévern. id est.

Si quis, quod fecit, patiatur, ius erit,

aquum.

aliquo modo spectat ad justitiam commutativam, aliquo modo ab omni prorsus justitia diversum est. Si spectetur secundum æqualitatem absolutam, quomodo spectatum suit à Pythagoris, diversum est ab omni justitia. Neque enim reserri potest ad distributivam

## PHILOS. MORAL

tivam; quia ibi habetur ratio perlonrum, quæ non habetur in jure talionis: neque ad commutativam. Nam justitia commutativa vel versatur circa contractus voluntarios, vel circa maleficia, & contractus invitos. In contractibus voluntarijs talioni non est locus; quia regionum & studiorum diversitas non permittit, vr eadem reddantur pro ijidem. Non etiam in contractibus invitis, aut maleficijs, primo, quia inæqualitas personarum facit inæqualitatem tu delicis ejuidem generis. Iniquissimum enim est, vt si quis magistratum verberaffet, is vicissim verberaretur tantummodo, & non graviori pœna afficeretur. Deinde multum interest iponte quis, an per ignorantiam alium verberaverit. Quocirca si talio hic habeat locum, quod per imprudentiam factum est, (vt recte Favorinus disputat apud Gellium, lib. 20.cap.) retaliari debet per imprudentiam. Ictus quippe foriuitus & consultus non cadunt sub ejuidem talionis similitudinem. Quonam

r. At. & ludam

n:ve. it æ. a dif.

peviori citur

quaiter-

80F-

Ha.

rit,

nle-

1aa.

n

nam igitur modo imprudentem pote-in rit imitari, qui in exequenda talione bu non licentia ius habet, fed impruden are tiæ. Præterea accerba atque inhuma ille na talionis executio est in maleficijs & à non videtur procedere. Nam cui mem. qu brum ab alio ruptum est, si ipsi itidem fic rumpere per talionem velit, quaro ju primum, an efficere possit rumpendi pl pariter membri aquilibrium. Deinde pe fi quid pluserit aliterve commissum, la res fiet ridiculæ attrocitatis, vt contra fa ria actio mutuæ talionis oriatur & a- n dolescat infinita quædam reciprocatio C talionum. Hæc Favorinus: Quibusada do;multa esse delistorum genera, qua fine turpitudine retaliari nequeunt, vt addulterium.

V

C t

1

1

20 Quod si jus talionis conside. retur secundum æqualitatem analogicam, hoc est; si non idem vnicuig; red? datur, sed aliquid quod ei proportione respondeat, erit ipsissima justitia commutativa, habebitq; locum tum in maleficijs ac contractibus invitis, tum

## PHILOS. MORAL

pote in permutatione rerum, ac contractione bus voluntarijs. Verbi gratia, si quis me uden artemaliquam docuerit, vt paria cum uma illo faciam, non opus erit eum vicissim rijs & à me doceri; sed aliquid aliud ei tribui, mem. quo ipsius opera compensetur. Itemq; iden fi quis mihi colaphum impegerit, non uzro jubebit judex ei vicissim à me colaendi phum impingi, sed eum tantæ fortasse inde pecuniæ damnabit mihi, quanta ad ilfum, lam improbitatem coercendam, & ad ntras factam mihi contuneliam aliqua ratio-& a- ne compensandam satis esse videatur. Quod si debitum grauius fuerit, quam vt in ære lui possit, pæna quam potest proxime, ad delicti similitudinem accedat. Atque hoc sensu precipitur jus talionis Exod. 21.24. & Leuit. 24.19. Et in legibus duo decim Tabularum taho tum demum præcipitur, cum qui alteri membrum rupit, & tamen de talione redimenda non vult cum illo pacisci. Atq; hu u modi vicissitudine white i wores, id eft, continetur coniunctio civitaris. Nemo enim facile reperietur

atio ada

uz vt.

de. gi-

io. tia in m

FM

tio:

tus

res

Air

tia

10

vt

re

pl

n

N

q

200

1

g

perietur, qui velit in ea Reip. vivere, vbi semper accipienda & mustitanda est injuria (hæcenim fervitus quædam videter effe) aut vbi sux semper partes sunt tribuendi beneficij, nunquam recipiendi. lib.s. Eth.cap.s. Contrani. hil æquius effe, vel ipfanatura docet, quam vt idem in te fiat, quod tute fe. ceris in alio.

21 In maleficijs talio debet à judicefieri, & ad æqualitatem analogicam reduci, in permutatione rerum ipso partium contrahentium consensu. Res quæ permutandæ funt vel æquales funt, vel inæquales, fiæquales funt, dr-AsoCis per se iusta est: si fint inæquales, vt ferè fit, quia Respub. constat ex diversisis; inter se minime aqualibus artificibus, vt ex medicis, agricolis, fabris &c. exæquari cas inter le oportet. Vt autem exæquari possint, πάντα συμ-BASTA Sei mos eivas, avest anaya, ep' & το τομίσμ' ελήλυθε κ ρίνεται πως μέτρον. Id est, oportet omnes res interse comparabiles esse, quarum futura sit permutatio

no: at g, huius rei causa nummus invenivere un est, vt mensura sit, ad comparandas res inter se, & dimetiendam earum æm vi- stimationem. lib.5. Eth.cap.5. Ex graartes tia, fi par calceorum valeat viginti obere. los, panis vnum tantum, justum erit, a ni. vt pistor pro vno pari calceorum sutori ocet, reddat viginti panes-

ju-

ogi-

rum

nfu.

ales

ar-

les,

di-

ous

fa-

et.

400

07.

a-

4-

io

Mensura permutationis duplex est, altera naturalis, altera arbitraria, & hominum ingenio excogitata. Naturalis mensura est indigentia; quæ, quò maior est aut minor, eo vnaquæq; res aut pluris ett, aut minoris. E , & un-रिंग रिंग्सर, में धार्म वेस्वित में इस देखा बेरेरे बरे, isy' naurn. Ideft, si homines aut nullius rei indigeant, aut non similiter indigeant, futurum est, vt aut nihil inter se permentent, aut non eodem modo, quo permutarent, si indigerent. Quia autem vix fieri potest, vt, cum abs te aliquid consequi volo, semper habeam, quo tu similiter indigeas, ne ea res impedimeto effet permutationibus, wala-אמץ עם ד צפרום דם ציונוסעם אינסטים אדו סשי-SHILLE

Sixlw. Id eft, nummus communi quodam |co consensus, ac conventione suffectus est in vn locum indigentia. Ita vt, fi mihi opus qu sit aliqua re tua, neque vllam rem hal su beam, quatibi vicissim opus sit, non lo tamen ideirco oporteat contractum intermitti, sed possum tibi dare num ni mum, tanquam sponsorem, vt certo scias, quacunq; tandem re, aut nunc, aut postca egeas, te eam, vel à me, velab alio, eodem dato sponsore, consecuturum. Vid. ff. de contr. empt.lib.1. Hæcest altera permutationis mensura, quam hominum ingenio excogitatam effe diximus. Atq; hinc , 6 μσμα, dicitur, नम हे क्रांवर् में बंभे के क्रिक हरा, में हक महार १३ταβάλλην η ποίνσαι άχενςον. Id eft, quia non natura sed lege valet, & in nobis situm est, cum mutare, vel invillem reddere.lib. 5. Eth.cap. 5.

Ex hisce liquet, qua æquitate nitatur mercatura, & quâ ratione polsit mercator iuste ditescere. Si enim indigentia ponat rebus pretium, & non eadem ferat omnia tellus, aquitati

con-

al

H

71

dam consentaneum est, vt ij, qui merces ali-It in vade advehunt, tantum lucrentur, opus quanto propter inopiam ibi cariores ha. sunt, vbi eas divendunt, quam ijs in non locis, vbi fuerunt coempta.

in- 24 Iustitiæ commutatiuæ oppoum- nitur species injustitia, qua à rois ouerto mana yua Cu plus fibi fumit boni, aut

unc, alijs plus tribuit mali, quam oportet. nfe min vita, quæ recensuimus Parag. 15.

## CAP. XXIII.

De Continentia, Tolerantia, & virtute Heroica.

Parag. I,



6.1. ura,

tam tur,

p.s-

wia.

s fin

ed-

ate of-

in-

on

ati

n-

Ctum est de virtute absolute spectata: restat vt confideretur secundum gradus. Gradus virtutis sunt

tres: vel enim inchoata est virtus, & imperfecta, vel perfecta, vel eximia atque excellens: illa vocatur semivirtus,

ifta

ista virtus absolute, hæc virtus heroica. Ad considerationem absolutam pertinent, quæ hactenus dicta sunt. Itaque restat vt de semivirtute, & virtute he.

roica deinceps dicamus.

2 Semi-virtus est, quæ mediocritatem quidem servat, sed cum aliqua dissicultate & ægritudine, affectibus rationis imperio relactantibus & ægrè parentibus. Atque in hoc à persecta virtute distinguitur. Persecta enim virtus dicitur, cum & ratio præscribit, quod rectum est, & affectus sine vilo renisu sequentur rationis præseros.

scriptum.

3 Semivirtutes tot constitui possumt, quot suut virtutes constituta; quia in vnoquoque genere locum habet illa pugna animi inter rationem & affectus, quæ semivirtutes à virtutibus distinguit. Apud Aristotelem dua tantum semevirtutes recensentur, continentia & tolerantia; & totidem semività, incontinentia & mollities, quæ ijs opponuntur. De quibus deinceps agendum.

4 Con-

Continentia szpo sumitur pro ipfa temperantia, sed hoc loco accipitur pro gradu quodam aut dispositione ad temperantiam, aut ad alias virtus tes, que in cupiditatibus modemndis oceupatæ funt. Continens enim aliquis vel absolute dici poteft, vel a pies,id eft, expante. Continentia abiolute dide versatur in voluptatibus necessarijs, que ad corpus pertinent, & ex viu antrimenti, & rerum venerearum perdoiuntur. Continentia ex parte, verfaut eirea voluptates non necessarias. que pereipiuntur ex rebus ad corpus con pertinentibus, veluti ex honore, victoria, divitijs alijiq;. Qui in hisee nodum fervant, aut transeunt, non abfolute dicuntur continentes, aut incontinentes, sed continentes lucri, ho. noris, irz, de. Qui autem in necessari. js illis voluptatibus eodem modo modum fervant, aut transcunt, absolute & fine vlla adjectione continentes, aus incontinentes dieuntus, lib. 7. Esh, cap. 4.0 6.

on-

Dica.

erti-

he.

ocri-

qua

s ra-

egrè fecta

nim

VI-

ræ-

pof-

uta;

1 &

uti-

duz

uæ

on-

U

4 Con:

5 Continentia absolute dicta est gradus ad temperantiam, sicuti continentia ex parte gradus est ad liberalitatem, modestiam, mansuetudinem, aut ad alias virtutes. De continentia & incontinentia absolute dicta porrò agemus: ea enim intellecta, facile erit judicare, quid sit de continentia & incotinentia in vnaquaq; virtute statuendu

6 Continentia absolute, & sine adjectione dicta, est semivirtus, que in voluptatibus ad gustum & tactum pertinentibus, servat mediocritate cu lucta.

7 Continentia & temperantia verfantur circa idem objectum; fed dispari
modo: vterq; enim & continens & temperans talis est, sios undir De t hope
did tals omualiras indovas mieir, ahh' o it
expressos un instant mest thoso, oh' oios
instanta un apart id est, vt nihil facia ratione alienum propter corporeus
cuprates: sed hoc interest, quod ille pracupratitatibus afficiatur, hic non item:
cup cius modist, vt nulla re delectetur
prater

prater rationem, ille talis sit, vt delectetur quidem, sed non trahatur. lib.7. Eth.

сар.9.

eft

ıti-

ita-

aut

in-

ge.

14-

có-

dū

ad-

70-

ti-

tá.

er-

ari

m-

200

at do'

105

ci-

as

a-

m:

ur

er

8 Continentiæ in desectu opponitur incontinentia, id est, semivitium, quo à cupiditate ad illicitas voluptates ducimur ratione renitente. Excessus continentiæ spectat ad doctrinam de

temperantia.

9 Vr continens se habet ad temperantem, ita se habet incontinens ad intemperantem. Intemperans enim illicitas voluptates sequitur, ocapsidos, no oilphos der hocest, quia indicat eas esse bonas, & Sequendas: incontinens contra voluptates pravas effe judicat, eafq; improbat, sed à cupiditate vincitur, easq; sequitur. 1.7. Eth. c.3. Incontinenti enim contingit tritum illud, video meliora, probogi, Deteriora sequor. Præterea intemperantes ippieven Ti mompiot, id est perstant in proposito & non ducutur poinitentia : at incontinentes omnes sunt wolaus wille i 10 cft, panitentia ducuntur. Hinefit ve incontinentes fanari

nari possint, intemperantes infanabiles

fint. lib.7. Eth.cap. 7. & 8.
TO Ex hisce intelligi potest, quid inter continentem & incontinentem intersit. Vterq; enimeodem modo de voluptatibus judicat : fed cupiditas in incontinente vehementior est, & minor rationis constantia. Continens ergo est 'spulpinds of holiope, ideft, in espermanet, quod ratio pracipit, & perstat contra impetum cupiditatis; incontinens contra est ensalinde ? notiones, id est, facilo desciscio à indicio razionis, & cupiditati succumbit, eig; victas quidem, sed non vinctas porrigit manus. 1.7. Eth. cap.t.

Ex dictis liquet, quid differant continentes ab ils, qui lo xella pures di-cuntur, Latine pertinaces. Continentes enim in bono tantum & laudabili proposito persistunt, ab eoq; non patiun-tur se cupiditate dimoveri; cedunt tamen meliora docentibus: pertinaces contra in quocung; proposito persi-flunt, ab eoq; nullis possunt rationibus abduci, cum tamen finant facillime dules

iid

em

de

in

or

est

d.

Ta

n-

ilo

ati

no

nt

li-

23

0-

7-

2-

65

15

1-

ei

ci sese à cupiditatibus suis. 1. 7. Eth.c.9.

12 Incontinens partim peccar sciens, partim ignorans. Nam absolute quidem bene judicat de voluptatibus, in quibus peccat: sed non potest illam notitiam generalem, & absolutam, applicare ad actiones præsentes, propter supiditatem rationi tenebras offundetem. Damnat enim voluptates, cum eas in se intuetur; easdemg; probat, ch illas comparat cum omnibus circumfrantiis, quæ tum temporissele offerunt cumpeccat. Prætereahæc specialis, sive comparata ignorantia tum demum habet locum in incontinente, cum actu peccat: nam ante & post peccatii fieri potest, vt non tantum in genere, sed etiam in specie bene judicet de voluptatibus. Atq, hine eft quod poenitentia ducirur. lib.7, Eth.cap.3.

13 Incontinentia minus malum est, quà mintemperantia. Primo, qui intemperans peccat 21 mpodies (w; incontinens mus sessies (w. Secundo, qui intemperans non ducitur poeni-

03

tentià,

tentia, ideog; insanabilis est; incontinens pœnitentia ducitur, & sanari potest vt distum est. Tertiò, quia intemperans peccat sine intermissione, incontinens per intervalla. Hinc sequitur, in ont nentem non esse mounpor, and incumouneur, id est, non improbum sed semi-

improbum.lib 7. Eth.cap.8.

14 Tantum tamen malum est incontinentia, vt non possit cum persecta prudentia consistere. Primò, quia
prudens o mais vir bonus est. Secundò,
quia e as si si si si con persense, e ana e
mo meanlinos, id est, non ex eo solum, quod
aliquis sciat, prudens est. sed etiam oportet vt agat; at incontinens, neque vir
bonus est, neq; meanlinos. 1.7. Eth.c. 10.

Is Incontinentiæ species duæ sunt: semita i dassena, id est, pracipitantia, & instrmitas. seemslis dicitur, qui sua roui sersono deliberavit, quovis trabitur ab affectu. Insirmus, qui sendoùpluos ex equest os ecenerale, id est, postquam deliberavit, non persistit in iis qua deliberata

deliberata sunt.lib.7. Eth.cap.7.

nti-

-09

m-

on.

ur.

n-

mi\_

in-

fe-

uia

lò,

or-

vir

0.

ıæ

i-

ır,

.

1-

e

A

16 Infirmitas deterior est præcipitantia: qui enim infirmitate peccant irlor) & exarloros miles, id est, vincuntur à minore affectu, idq; præeunte deliberatione: qui peccant remles, vincuntur ab affectu validiore, idq; since deliberatione.lib.7. Eth.cap.8.

17 Tolerantia est semivirtus mediocritatem servans in rebus adversis & laboriosis honestatis gratia perferendis cum dolore, molestia & lucta animi.

ad temperantiam, itasse habet tolerantia ad fortitudinem: vtraq; enim versatur circa res adversas, & laboriosas; sed non eodem modo. Nam fortis pericula non sustinet tantum, sed vltrò adit etiam, cum necesse est: at tolerans ea quidem sustinet, sed non adit, nisi cum vrgetur. Præterea fortis plena sponte perfert pericula, & non capit dolorem ex suis actionibus: at tolerans non sustinet pericula sine lucta, aut dolore.

Tolerantiæ in defectu oppo-O 4 nitur nitur mollities. Molles dieuntur, qui tres adverlas & laboriolas aut non aggrediuntur, aut non fustiment, quastimes & aggrediundas & sustimedas este judicant. Mollities vel est insite, vel quasita: illa est à natura loci, atatis, aut sexus; haz à voluntate. Excessus tole-lerantia pertinet ad fortitudinem. Atque haz de semivirtutibus, suquitus virtus heroies.

quam virtus cum excellentis quadam, as splendore conjuncta. Atq; has non sadit in quoslibet homines, sed in hetoastantum, hos est, in homines, quibus omnis singulari quadâm prarogativa indulta sunt, qua requiruntur ad virtutes acquirendas. Atq; has de esufadicitur virtus divina: quia propiès ad Dei similitudinem ascedunt, qui hac virtute praditi sunt, quàm extentomines.

onsistit in sum na animi magnitudine, & facultate res maximas intrepide aggrediundi

grediunds, constanter sustinendi, & feliciter exequendi. Magnitudo illa animi est à peculiari quodam amore & desiderio vitimisinis, ad quem mentem fuam altius elevant, quam vt fieri so-

let ab hominibus vulgaribus.

qui

ag.

ta-

effe

Ve

all

ie

At-

in

eff,

m,

OD

18-

41-

18-

ad

U-

ui

m

2

€,

22 Virtus heroica non differt objecto autípecie à exteris virtutibus, sed gradu tantum : ideog; tot possunt ejus species constitui, quod sunt species virtutum. Neq; vero in virtutibus tantum moralibus, sed etiam in virtutibus inrellectualibus locum habere potest heroica excellentia. Magnanimitas & magnificentia in aliqua quidem magnitudine funt posita, sed non in magnitudine heroica. Nam illa magnitudo plane necessaria est ad constituendam essentiam virtutis in ils personis, quibus magnanimitas aut magnificentia competit: at magnitudo heroica abesse potest à qualibet virtute, manente tamen natura,& effentia virtutis.

Virtuti heroicæ opponitur 2neions, id est, feritas: non illa quidem,

quæ ex morbo, aut ex depravatis humoribus oritur; qualis est in phreneticis & suriolis, vel etiam in sæminis pica
laborantibus; non etiam illa, quæ ab educatione est, aut ab assuesactione, sive
in integris populis, sive in quibusdam
hominibus: sed quæ est à vitiostate,
quæ nihil est aliud, quam habitus, horrenda quælibet, & cum natura humana
pugnantia patrandi, non ex insirmitate,
sed ex sola libidine peccandi.

ribilior est; sed quæ est à vitiositate deterior est: tum quia vitiositate deterior est: tum quia vitiositate agit cum ratione, tum quia callidior est nocendi: at in iis, qui ex morbo feri sunt, nec ratio viget, nec calliditas. Feritas quæ à vitiosa consuetudine est, non tantum morbosa feritate, sed omni vitio deterior est, quia rationis vsum non excludit, sed depravat. lib. 7. Eth. cap. 6.

CAP.

## CAP. XXIV.

De Amicitia.

Parag. 1.



huetioicâ

be-

five

lam

ate.

Or-

anâ

ite.

-10

de-

um di:

ra-

rà

ım

te-

U-

P.

Crvm est devirtute, sequitur amicitia, quam diximus alterum esse medium vel comparande, vel fruen-

dæ felicitatis. Nemo enim vitam fine amicis fibi optandam effe duceret, etiamfi cæterorum omnium bonorum copia effet instructissimus. Eft ergo amicitia necessaria ad vitam in omni fortuna, ætaté, ac conditione transigenda. Divitibus & rois ras apade is sumassius xxxmulo'ors, id est, & iis qui in imperio, 6 potentia constituti sunt, opus est, tum ad exercendam beneficentiam, tum ad conservandam prosperam fortunam, que, quanto major est, tanto minustuta: Pauperibus & rois & F Aoimus dusus xlas, se's relapople, id eft, is qui fortuna adversa viuntur, vi sit perfugium: iuvenibus,

juvenibus, meis dvaudemlor, idelt, ne peccet. Senibus, mpde seedwar, idelt, vt co-work of medisons of dolumen, idelt, vt co-lantur, vtá, quibus ipsi rebus agendis interesse non possunt, (propter atatis insirmitatem) ca transigamur ab amicus: vie to duni neds vie mande medison delt, idelt, iis, qui sunt in vigore atatis, ad praclaras res gerendas. Nec privatim tantum, sed etiam publice vtilis est, & necessaria amicitia. Nam owices vie monde since continet, & concordia sirmat, seditionesq; expellit. lib. 8. Eth. cap. 1.

2 Quid sit amicitia, aliquanto difsiciluis est explicare: quia non codem semper modo amicitiz vox solet vsurpari, sed modo strictius modo latius. Quocirca ea prius colligemus, quz in omni amicitiz reperiuntur: deinde adlaibita divisione singulas species percurtemus. Primum ergo ad amicitiam requiritur benevolentia. Nam ex propinquitate benevolentia tolli potest, ex amicitia non potest, sublata enim benevolentia tollitur ipsum nomen amicitiz. tiæ. Cic.in Lal. Benevolentia non est quidem ipsa amicitia, sed wixi, id est, principium amicitiæ. lib. 9. Eth. cap. 5.

co-

in-

fr.

Tie

its.

res

ti-

ni-

li-

f-

M

r-

3.

in |-

-

-

K

Benevolentia debet esse essicax & cum amore, atq; dilectione conjuncta. Amorenim, ex quo amicitia nominata est, princeps est ad benevolentiam conjungendam. Cic.in Lal. Benevolentia sine amore, qualis etiam erga ignotios concipitur, infirmior est, quam ve adamicitiam sussiciata. Amoraddit benevolentia sain Civ gopegio,, id est, contentionem ac desiderium fruendi eo, erga quem benevolentia concepta est, lib. S. Eth. cap. 5.

Pratetea amor in amicitià debet esse mutuus. Is enim qui mutuus non est, etiam erga bruta & res inanimes est itum etiam perturbationi similis, at designific, id est, redamatio, sive amor mutuus, est cum memesos, & ab habitu proficiscitur; ideoq; inter solos homines obtinet. lib. 8. Eth. cap. 5. Consistit ergo amicitia in mel oines, ig in rel oines, sed magis in mel oines, quia

amare

amare præstantius est, quam amari. Quòdautem pleriq; malint amari qua amare, inde est, quòd plerisq; videatur rd pires du envis de propose de p

Mutuus hic amor se debet mutuis beneficiis prodere. Benevolentia enim occulta non sufficit ad amicitiam quia non potest sanimos conjungere & vnire. Quid quòd benevolentia mutuis beneficiis augeatur: idq; non solum in eo, cui benefit, sed etiam in eo qui benefacit; imo in hoc maximè. Nam in cusps sor euspsemberras pa non quibus cui suspsi suspsimos ras sed ourla. Id est, benefactores magis eos amant quibus benefecerunt, quam ii, qui beneficium acceperunt, benefactores suos.

Omnes enim magis amare solent opus suum, quam ab opere suo amari: atqui rò su mare sos epos on the evepleth. Hoc est, id quod beneficio affectum est, opus eius est, qui beneficium dedit. Deinde honestum magis est amabile, quam vti-

1

f

t

1

le: at benefacere est honestum, beneficium accipere est vtile. Deniq; quia difficilius est benefacere; quàm beneficium accipere. lib. 9. Eth. cap. 7.

6 Ex his colligi potest talis definitio: Amicitia est mutua quorundam,

efficax,& aperta benevolentia.

arı.

quã

tur

non ici,

.8.

lu-

tia

am

8

u-

m

uı

m

æ-

e-

e-

15

11

C

e

7 Amicitia vel ex voluntario delectu nascitur, vel ex jure communionis ac societatis: illam docendi causa vocabimus arbitrariam, hanc necessariam. Amicitia arbitraria dividi potest in persectam & in impersectam: quarum illa propriè amicitia est; impersecta, per similitudinem tantum dicitur amicitia, nam revera nihil aliud est, quam simulachrum vera & persecta amicitia. lib. 8. Eth. cap. 4.

8 Objectum amicitiz, sive 70 pian-70, triplex est, honestum, jucundum, & vtile. ex his honestum est objectum amicitiz persectz; jucundum & vtile, amicitiz impersectz. Amicitia persecta sic versatur circa honestum, vt etiam includat jucundum & vtile. In amici-

tia

9 Amicitia perfecta ex virtute nafeitur, & tendit in virtutem, vt in fine: Ideoq; non potest esse, nisi interbonos. lib. 8. Eth. cap. 4. Boni enim viri est est, aliquem virtutis causa amare, & cu co conspirare ad virtutem promptius

expeditiulo; exercendam.

tia est: amicitia imperfecta per accident folum. Vir bonus enim bonum virum amat, quia bonus est: qui aliquem jucunditatis, aut vtilitatis causa amat, no amat eum, quia jucundus est, aut vtilis sed quia sibi jucundus est, aut vtilis ideoque non amat diutius, quàm quovsq; vel delectare vel prodesse potest.

1

C

1

\*

in gowednin, id est, requirit compus & vite confuetudinem. Nullos enim sieri amicos oportet marindrapos éstrico paris interateri videatur dignus, qui ametur, & enieredatur. Atqui tam exacte vix quemquam possums cognoscere., nis eum quo din & familiarissime sucrimus conversari. Isb. 8. Eth. e. 3.

12 Vbi amicitia perfecta semel inita, & firmara eff, mon facile dissoluitur. Nam virtute nititur admodum flabili fundamento: & habet ea omnia, que amieus in amico possit desiderare. lib. 8. Erb. sap. 8. Dux tamen funt caufa ob quasamiciria folvi debent; prima & præcipus ett, fi alter amicorum inaprobusevant, nee spes fit emendationis: altera est, si alter virtute, honore & rebus geftis ita excellat, ve vitz inftitutum, ac ftudia mutanda fint, & officia inter illos & studia ob disfimilitudine. non potfint exerceri. Cum quis improbus evafit, statim relinquendus est : cu inter

ni as

Plut, nicirun-

na-

boi est cũ ius

ciens

io lis

S;

ne be

de

ne el

b

d

C

I

inter amicos oritur studiorum dissimilitudo, dissuenda potius, vt ait Cicero, quam discindenda est amicitia. lib.9, Eth.cap. 3. Nævi in amico tolerandi sunt. Hoc sensu rectè dicitur, Amico vi. tia videris, non oderis. Absentia non tollit amicitiam bene sirmatam, sed ejus tantum esessam: si absentia diuturnior oblivionem amicitiæ induxerit, amicitiamve dissolverit, sine vlla alsa causa, signum est, horum animos nondum bene coaluisse. lib. 3. Eth.cap. 5.

est, amor sui ipsius lib. 9. Eth. cap. 4. Tanta enim esse debet verorum amicorum vnio, vt vnusquisq; amico sit velut alter idem, & nihilo plus se, quam amicu diligat: vt non sibi melius esse, quam amico velit, & non magis res suas, qua res amici ad se pertinere judicet, secundum tritum illud; Amicorum omnia sunt communia: vt sin rebus secundis cum amico gaudeat, in adversis cum illo doleat, nullumq; officiorum genus nolit amico gratiscari, nisi quod inhonestum

nestum sit. Honestatis fines nemo debet amici causa transsire, neq; de via declinare, vt perperam suidet Cicero, ne tantillum quidem, Gratificandum

estamicis, sed vsq; ad aras.

imi-

cero,

16.91

andi

221.

tol-

ejus

nior

ici-

ula.

be-

,id

an-

um

al-

icũ

im

นล์

n-

ia

is

m

IS

-

n

14 Hujulmodiamicitia haud dubie est a sia 6 x no est, caret calumniis, suspicionibusq; non est obnoxia. Quia enim amici fibi intus & in cute notifunt, credunt fibi invicem facilli. mè; aliis non ita facile, si quid sinistri de altero dicatur. Præterea beneficiis certant inter se, & diligetissime cavent ne alter alterum injurià afficiat. lib.8. Eth.eap.4.

Amicitia perfecta est admodu rara. Virtus enim & viri boni rari sunt; & est difficillimum, judicare qui ad amicitiam fint idonei : nihil enim tectius est ho ninis animo.lib. 8. Eth.cap. 3. Tum ipsa etiam amicitia sæpe judicium præcurrit, & tollit experiendi po-

testatem. Cic.in Lal.

Perfecta amicitia non poteit coli cum pluribus. Nam fieri non poteft,

ju

Be

h

Ç

test, vi multos tam exacté cognoscamus, & tam impense diligamus, quam
necesse est amicum; multo minus, vi
eum pluribus vivamus, corunq; omnium commodis simul inserviamus.
Deinde cum non sit omnium cadem
fortuna, sepe necesse foret, cum his od
res secundas latari, cum aliis dolere.
Vix ergosieri potest, vi amici sint plures duobus. Lib. 8. cap. 5. de lib. 9. cap. 10.
vide Plut. Di maupia. Qui multis amici esse volunt, non tam amici sunt, qui
aperno.

perfecta amicitia perfecta, imperfecta amicitia oritur ex defectu earum conditionum, quæ ad amicitia perfectionem requiruntur. Habet enim locum etiam inter improbos. lib. 8, Etb. sap. 4.8t non est amicitia nisi per accidens, ideoq; instabilis est, & parum diuturna. Qui enim se mutuò diligunt visitatis, aut jucunditatis tantum causa, uon diligunt se diutius, quam visitatem & delectationem sibi muruò cooiliant: qui desinit alteri esse villis, aut jucundus

olca-

uàm

, vt

out.

mus:

dem

800

819

olu-

IO.

mi

qui

n

ea-

tia

im

tb.

ci-

li-

nt

u-

li-

5-

ut

15

jucundus, definit amari, Necesse est ergo, cum viilitate, & jucunditate perire amicitiam, que harum causa contracta suit.

vénibus, vipote qui lecundum affectus ferè vivunt, & omnes actiones voluptare & dolore mètiri solent in senibus, qui avidiores sunt, magis viget amicitia villis. Quia autem magis ingenuum est, amicitiam voluptate, quam quæstu metiri (inam etiam felicissimi quique amicos optant; non ad villitatem aut ad sucrum, sed ad suavitatem conversationis) sequitur, amicitiam jucunda propiùs accedere ad amicitiam persectam, quam villem. lib. 8. Eth. cap. 6,

19 Præterea amicitia jucunda minus est obnoxia querelis, & criminationibus. Nam vel vterq; alterius consuetudine delectatur, & sie neuter habet quod queratur; vel, si alterutri alterius consuetudo minus grata sit, licet consuetudinem intermittere. At in amicitia vtili, vterq; plus appetit, quàm al-

rer

di

fee

In

lic

900

mi

mi

na ru

an

int

int

lib

10

ul

ne

ter potest præstare.

vetur justa ossiciorum compensatio, si etiam accedat diuturna consuetudo, si eri potest, vt desinat in amicitiam perfectam. Nam qui antè se mutuò diligebant propter vtilitatem, aut propter jucunditatem tantum, vbi paulò sibi magis innotescunt, & virtutem alter in altero cognoscit, incipiunt sape se mutuò diligere propter ipsam virtutem. lib.8.5th.cap.4.

fit in codem genere, vt si quis pecuniam reddat pro pecunià, voluptatem pro voluptate, vel in alio genere. Vtrobiq; debet sieri benesiciorum acceptorum æstimatio; atq; ca ab ipso accipiente, non à dante, si non sint data benesicia ex pacto. Nam si ex pacto data sunt jam benesicium æstimavir, qui dedit. Accipiens benesicium tanti æstimare debet, quanti illud æstimabat cu

illo indigebat. lib .g. Eib.cap. 1.

22 Sic de ametitia voluntaria, fequitur ofer-

o, fi.

per-

dili.

pter

fibi

r in

nu-

cm.

vel

ni-

em

ro-

to-

pi-

ne-

ata

de.

Ai.

cũ

e-

ır

liber affines.

quitur necessaria. Amicitia necessaria dicitur, quæ non ex arbitrario delectu, sed ex quodam jure societatis nascitur. Inter quosenim societas, inter illos aliqua amicitia requiritur. Imo 123° 870° wirars (11,6%) rosstor der oiria, Id est, quanta communio est, tam late patet amicitia. Itb. 8. Eth. cap. 9.

Vt ergo societas, ita etiamamicitia dividitur in naturalem, & politicam: amicitia naturalis dicitur, quam
naturæ vinculum conciliat: estque vel
russound, id est, cognata, vel papurd, id est
imptialis: illa oritur ex communione
lauguinis, vt inter parentes & liberos,
inter fratres, & inter cognatos specialiter sic dictos: hæc ex nuptiis, idq; vel
inter maritum & vxorem, vel inter quos-

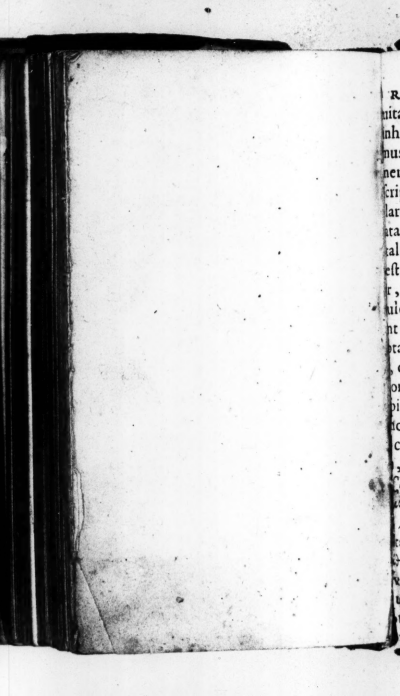
Amicitia politica dicitur, quæ pritur ex societate civili: idq; vel inter magistratum & subditos, vel inter ipsos ubditos. Amicitia quæ inter magistratum & sudditos intercedit, dividitur in nonarchicam, aristocraticam, & demo-

craticam.

eraticam. Que intersubditos confisit multiplex est: alia enim est inter cives, alia inter tribules, alia inter vicinos, alia inter commilitones; se omnino tomplex, quotuplex est civium interse communio as societas. Sed de societatis natura in politicis agendum est, atque economicis.

FINIS

Rit ives, i, alia oru-er fe tieta-i et:



nitate, vtilitas deduci cœpit, partes inhonestæ cœperunt esse, si venus fateri, etiam obscenæ, neque nen necessariæ. Has diuinus Plato cripsit, Aristoteles produxit, ita talaret: nouus autem iste, veste in puta, omnibus ostendit. Alii ergo, tali spectaculo hoc tempore experest,) qui improbitatem quanquam r, tamen cælant, maxima cum voulos attollunt. paulo verecundio-

to & secum, idem quod Homeri cum formosum Helenæ intuerençıs Tewas nai evnyhusdas 'Azasss

φὶ ρυναικὶ πολύν ξεόνον άλχεα πά--

ntilli quidem, sed demittunt: alii state, sed quam serio dissimulant, quidam vero limis, sicut amatores orum magnus sane est numerus, ita siciunt ac intuentur, neque palam,

tant. Vt & illud,

θανάτηζι θεῆς εἰς ὧπα ἐοικεν

ro, facinus indiguaços

uque, vrausteri

s nollent. i

Tahunt he

DANIELIS HEINS! histrio civilis, comicus in scena esta parte Aristophani collegæ suo, quio cum pudendis primus coram popio xit, non dissimilis. Sicut autem pic velatam qui pingit, non ignorationa tent, non profecto magis quamfirm pinxisset: ita Plato, & fortasse Societ minus ista quæ quotidie eueniunt, cut gerent, prudentius celarunt. Intellit quam, siue Plato siue is cui tribuiton senex sestivissimus, humanæ vitæ er rus ac acerrimus irrisor, idem Princis tate quod in vita viro bono, commer te omnia debere, Ne vtilitatem Sto separari patiatur ac diuelli. Qua nisimbibatur, nisi semperinculcet Republica & animis radices agata nullis legibus ac institutis, multo in nus fraudibus ac technis, ciuitaco uari posse. Quas ve aliquis admit vnquam tuto docuit. Et si omne le mittantur, non Rempublicam, led ie aut conuentum aliquem effecens o inse satis se tuebitur, nist; dictum est, parter in am, vt recte ir is

homo fin





